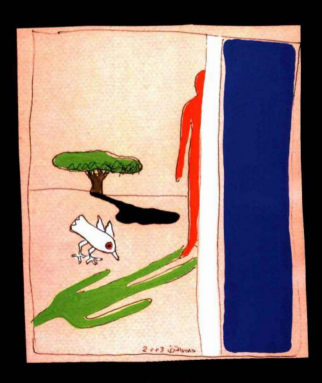
تصوير ابو عبدالرحمن الكردي

عبـــــد الوهــاب المسيـــدي

# "دفاع عن الإنسان

دراسات نظرية وتطبيقية في النماذج المركبة



منتدى اقرأ الثقافي

www.iqra.ahlamontada.com

الطبعكة الأولى: 1314هـ-٢٠١٦م الطبعكة الشانيكة 1114هـ-٢٠٠٦م

جبستع جشتوق الطشيع محتنعوظة

# 🖘 دارالشروق\_\_\_

القاهرة : ۸ شارع سيبويه المصرى\_مبيئة نصر تليفون : ۲۳۲۹۹ - 1 خاكس : ۲۷۷۵۷ ؛ (۲۰۳) البريد الإفتروني: email: dar@shorouk.com www.shorouk.com

# عبد الوهاب المسيري

# دفاع عن الإنسان

دراسات نظرية وتطبيقية في النماذج المركبة

دارالشروقــــ

## إهسداء

إلى د. نور شريف ود. ديفيد وايمر...

معلمين وصديقين

To Dr. Nur Sheriff and Dr. David Welmer Teachers and friends

إلى محمد سميد البسيوني وكافين رايلي...

صديقين ومعلمين

To Mohamed El-Bassiouni and Kevin Reilly Friends and teachers

#### مقيدمية

الإنسان ظاهرة فريدة مركبة ، وكل إنسان فردله نتوءه وتعرجاته وأسراره ومنحناه الخناص الذي يميزه عن بقية الجنس البشرى. وبرغم إيماننا بأن ثمة إنسانية مشتركة تجمعنا جميعًا، فإن هذا لا يعنى رفض الخصوصيات الإنسانية المختلفة. وهذه التركيبية الإنسانية المتحدد لها هي ما يميز الإنسان عن الكائنات الطبيعية/المادية، ويفصله عن عالم الطبيعة/المادة.

ولكن هناك من يرى عكس ذلك، إذ يذهب هؤلاء إلى أن الإنسان جزء لا يتجزأ من الطبيعة، فهو ظاهرة طبيعية/ مادية لا يوجد ما يميزه عن عالم الطبيعة/ المادة؛ ومن ثم فالقوانين الطبيعية الكامنة في المادة والتي تسرى عليه الظواهر الطبيعية/ المادية تسرى عليه هو الآخر. وحسب هذه الرؤية المادية يمكن رد الإنسان إلى القوانين الطبيعية/ المادية ويمكن تفسيره في كليته في إطارها، ويمكن دراسته من خلال نفس المناهج التي تستخدم في دراسة الظواهر الطبيعية/ المادية. ولذا يحاول من يؤمنون بهذه الرؤية أن يستخدموا منهجاً واحداً سواء في تعاملهم مع الظواهر الطبيعية/ المادية أو مع الظواهر الإنسانية؛ فيخنزلون الإنسان إلى عنصر واحد أو عنصرين، ويسقطون كثيراً من الأبعاد المركبة التي فيخزون إنسانية، عمره عن غيره من الكائنات. وهم بإنكارهم تركيبيته وفرادته ينكرون إنسانية،

ونحن نذهب إلى أن أصحاب هذه الرؤية يستخدمون نماذج تحليلية مادية اختزالية لا تصلح في تفسير الظواهر الإنسانية، تاريخية كانت أم اجتماعية أم ثقافية، لأنه لتناول الظاهرة الإنسانية لابد من الابتعاد عن الموضوعية المادية المتلقية، ولابد من استخدام نماذج تحليلية مركبة. والنماذج المركبة هي النماذج التي يدخل في تركيبها عدد من العناصر المتنوعة المتداخلة بل والمتناقضة، منها السياسي والاجتماعي والاقتصادي والديني والخضاري. والنموذج التحليلي المركب يمكنه الإحاطة بمعظم جوانب الظاهرة الإنسانية موضم الدراسة لأنه متعدد الأبعاد والمستويات، واستخدام النماذج المركبة في تصوري هو

تعبير عن احترام إنسانية الإنسان وتركيبيته، فهو في نهاية الأمر دفاع عن الإنسان ضد النزعات المادية (العدمية) التي تحاول تفكيكه ورده إلى ما هو دونه، أي قوانين المادة وحد كتها.

و يتناول الفصل الأول من هذا الكتاب (١٠ لجماعات الوظيفية: مقدمة نظرية ١) نموذجًا مركبًا محددًا هو الجماعات الوظيفية، وهو نموذج قمت بتطويره استنادًا إلى مجموعة من النماذج طورها علم الاجتماع الغربي. ويقدم الفصل الثاني (١٥ لجماعات الوظيفية: دراسات تطبيقية) محاولة لتطبيق هذا النموذج على بعض الجماعات الوظيفية اليهودية وعلى المماليك (باعتبارهم جماعة وظيفية قَتالية)، كما يحاول تفسير ظاهرة فشل الاستعمار الغربي في تحويل أقباط مصر إلى جماعة وظيفية. ويتناول الفصل الثالث (١٩ الماشيح والماشيحانية) ظاهرة معروفة بين أعضاه الجماعات اليهودية (وفي كثير من الحضارات) وهي ظهور شخص يدَّعي أنه الماشيح (أي المسيح للخلص اليهودي)، وأنه سيأتي بالخلاص لليهود وسيعود بهم إلى صهيون. ويتناول الفصل أيضًا حالة محددة وهي حالة أهم المشحاء وهو شبتاي تسفى. ويتناول الفصل الرابع (الحسيدية والصهيونية) أهم حركة دينية يهودية في العصر الحديث بوصفها حركة مشيحانية دينية يهودية خلقت تربة خصبة لظهور الصهيونية. ويتناول الفصل الخامس (امعاداة السامية) والسادس (ممعاداة اليهود: تفكيك وتركيب ثلاث حالات) والسابع (العبقرية اليهودية) بعض الظواهر اليهودية المختلفة. وتحاول هذه الفصول أن تبين أن من يؤمن بمعاداة السامية ويكره اليهود ويراهم خطراً على البشر، لا يختلف كثيراً عمن يؤمن بعبقرية اليهود ويرى أنهم أهم مصدر خير للبشر، فكلاهما يخرج باليهود من نطاق ما هو إنساني، ويراهم ملائكة أو شياطين.

ولكن برغم تناقض هذه الظواهر، فإن الدراسة تحاول تفسيرها من خلال استخدام غوذج الجماعة الوظيفية وغاذج أخرى مثل غوذج الحلولية والعلمائية الشاملة، وتبين كل هذه الفصول أنه لا يمكن فهم هذه الظواهر حق الفهم إلا بوضعها في سياقاتها الاقتصادية والتاريخية والاجتماعية والثقافية والدينية للمختلفة، ويحاول الفصل الثامن (مماساداه بين المتاريخ المركب والاسطورة الاختزالية) أن يين كيف وظف الصهاية واقعة تاريخية مشكوكا فيها؛ فحولوها إلى أسطورة قومية أساسية من خلال استخدام النماذج الاختزالية.

و يتناول الفصل التاسع (قمحاولة تفسير الإبادة النازية ليهود أورباء) ظاهرة المحرقة النازية، ويحاول تفسيرها من خلال وضعها في السياق الغربي الحديث، ثم يضمها في سياقها الألمانى والبهودى. ويتناول الفصلان العاشر («حملات الفرنجة والجماعات البهودية») والحادى عشر («الماسونية») ظاهرتين تاريخيتين تشغلان الوجدان العربى فى الهودية») والحادى عشر («الماسونية») ظاهرتين تاريخيتين تشغلان الوجدان العربى والمخضارية التى أدت لتجريد حملات الفرنجة ضدا المسلمين وإلى انتشار الماسونية. ويتناول الفصل الثانى عشر والأخير («المتحف والذات القومية») إشكالية جديدة بعض الشيء فى الكتابات العربية وهى إشكالية علاقة معمار المتحف وطريقة ترتيب مقتنياته بنموذج الذات القومية (اخترائيا كان أم مركباً) الكامن وراءها. وقد تعمدنا اختيار موضوعات مختلفه قد لا يربطها رابط، حتى نيين المقدرة التحليلة والغسيرية للنماذج الركبة.

ويضم هذا الكتاب ملحقين، أولهما: «الموضوعية المادية الاختزالية والتفسيرية المركبة»، والذي يتناول عدة قضايا من ينها علاقة الإدراك بالواقع والنماذج المعرفية وطريقة صياغة النماذج التحليلة وطريقة تطبيقها. كما يعقد مقارنة بين النماذج الاختزالية والنماذج الركبة. ويوجد جزء عن علاقة المؤشر بهذه النماذج، وجزء أخر عن النماذج الثلاثة التي استخدمت في كل من موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية وهذا الكتاب. ويوجد جزء ثالث عن غوذج التكامل غير العضوى كما يتبدى في الانتفاضة. أما الملحق الثاني، فيضم تعريفاً لمعض المصطلحات التي تتواتر في هذه الدراسة. ونحن نرى أنه قد يكون من المفيد أن يقرا الفارئ الملحق الأول قبل أن يبدأ في قراءة الكتاب. ولكن هناك من يرى أنه من الأفضل أن يبدأ بالخاص ودراسة الحالات المختلفة قبل أن يصل إلى التعميمات المنهجية، والأم متروك لكل قارئ حسيما يرى.

وبعض فصول هذا الكتاب أخذت من دراسات سابقة .. ولكننا أعدنا نشرها لأننا وجدنا أنها توضح القضية النهجية التى يتناولها الكتاب الحالى . ومنذ أن بدأت فى محاولة تطوير النماذج كأداة تحليلية كان أصدقائى (وبخاصة الدكتور سيف عبد الفتاح بكلية تطوير النماذج كأداة تحليلية كان أصدقائى (وبخاصة الدكتور سيف عبد الفتاح بكلية ويحضرون ندوتى الشهرية) يطلبون منى أن أبين كيف يمكن صياغة النماذج المركة وكيف يمكن تشغيلها وتطبيقها . ولذا كتبت حياتى الفكرية، وهى سيرتى كمفكر، وقد حاولت ألا أقدم فيها شمرة فكرى وحسب، بل وأيضا طريقة نموه وتشكله . ولذا كان عنوانها الفرعى في البذور والجلور والثمر: سيرة غير ذاتية غير موضوعة . ثم كتبت كتاب الإنسان والحضارة والنماذج المركبة ورعه دراسات تطبيقية من مجالات مختلفة .

وقد يجد القارئ بعض التكرار في بعض المراطن، ولكنا نرجو ملاحظة أن هذه دراسة نظرية وتطبيقية في المنهج. ولذا كثيراً ما كنا نوقف السرد لننبه القارئ إلى نقطة منهجية سمق ذكرها، حتى يرى كيف تبدت في جزء معين من الدراسة. وهذا ما يسمى بالتعليق على التعليق (بالإنجليزية: مينا ناراتيف mcta narrative)، أي أننا في أثناء قيامنا بتحليل ظاهرة ما فإننا كنا لا نكتفي بإعطاء القارئ ثمرة عملية التفكيك وإعادة التركيب، بل وكنا نين الخطوات المختلفة التي نخطوها ونشير إلى كيفية الانتقال من عنصر إلى عنصر.

وقد قام أصدقائى وأبنائى الدكتورة جيهان فاروق ( الملوسة بكلية البنات بجامعة عين شمس)، والدكتورة هبة غازى ( المعيدة بكلية الطب بجامعة عين شمس)، والدكتور محمد هشام (المدرس بجامعة حلوان)، و الدكتورة ماجدة أنور (المدرسة بجامعة المنوفية) بقراءة الكتاب قبل نشره، وناقشوا معى ماجاء فيه، واقترحوا كثيرًا من التعديلات التى أفادت الكتاب، كما قام الأستاذ على سليمان (بمجلس الشورى) بتحرير الكتاب، فلهم منى الشكر وعند الله الجزاء.

**عبد الوهاب السهرى** دمنهور \_ القاهرة أكتوبر ٢٠٠٣

# الفصل الأول الجماعات الوظيفية: مقدمة نظرية

يتنازع الدراسات في حقل العلوم الإنسانية ككل اتجاهان متضادان: أولهما، اتجاه نحو التخصيص المنطرف الذي يرى كل ظاهرة بوصفها ظاهرة فريدة لا يمكن أن تندرج تحت أى غط أو تموذج فتصبح مكتفية بذاتها ومرجعية ذاتها، وهو ما نسميه «الأيقنة» (أي أن تصبح الظاهرة كالأيقونة لا تشير إلا إلى ذاتها). والاتجاه الثاني، هو الاتجاه نحو التعيم المنطرف الذي يفقد الظاهرة موضم الدراسة أي خصوصية حضارية أو إثنية أو اقتصادية.

وكلا الاتجاهين، نحو التخصيص المتطرف (اللي يجعل من المستحيل قيام العلم) أو التعميم المتطرف (الذي عادةً ما يعبّر عن اعلموية المادية لا تخدم خصوصية الظاهرة الإنسانية وتسقط في تأليه القانون «العلمي» على حساب المنحني الخاص للظاهرة الإنسانية)، يجعلنا غير قادرين على فهم الواقع حق الفهم وإدراكه بطريقة مركبة وتفسيره بطريقة معقولة.

#### الجماعات الوظيفية،

النماذج المركبة أداة تحليلية تساهم في تجاوز الاستقطاب والازدواجية والتأرجع بين المام والخاص السابقة الإشارة إليها. والنموذج المركب الذي نحاول تقديمه في هذا الفصل هو نحوذج «الجماعات الوظيفية»، وهو مفهوم تحليلي يمكن أن نصفه بأنه قديم/ جديد. فهو وقديم بحسبان أن كثيراً من المفكرين في الغرب قد استخدموه دون تسميته (ماركس وفير وليون)، وبحسبان أنه كامن في كثير من العراسات التي كتبت عن الجماعات اليهودية وغيرها من الأقلبات (مثل الأرمن). فكاتب مثل شكسبير في تاجر البندقية يصف شيلوك في عبارات تبيَّن أن الكاتب الإنجليزي العظيم قد أدرك بشكل فطرى كثيراً من ملامح

الجماعة الوظيفية . كما أن كثيراً من الكتابات الصهيونية (ويسخاصة كتابات الصهاينة العمالين) قد أمركت ملامح الجماعة الوظيفية . ونحن نذهب إلى أن كلاسيكيات معاداة اليهود مثل البروتوكولات ، حينما تصف اليهودى» ، إنما تصف عضو الجماعة الوظيفية .

وأخيراً، يمكن القول إنه مفهوم اقديم ا بحسبان أن هناك محاولات في علم الاجتماع الغربي لوصف ابعض المجماعات الوظيفية من خلال مجموعة من المصطلحات، من المخربي لوصف المجموعة من المصطلحات، من بينها: «الأقلية الوسيطة» - «الوسطاء المهاجرون» - «الشعوب التجارية الوسيطة» - «المحاششة» - «الأقلبات المائمة» .

ويرغم أهمية هذه المحاولات، وبرغم ارتفاع مقدرتها التفسيرية، فإنه من الممكن ملاحظة ما يلي:

١ - كما هو متوقع، ركَّز العلماء والدارسون الغربيون، حبيسو التجربة الغربية، جُلَّ
 اهتمامهم على جماعتين وظيفيتين أساسيتين:

 (أ) الجماعات الإثنية التى تضطلع بدور مالى تجارى من خلال رأس المال البدائي أو الربوى فى المجتمعات القديمة أو الوسيطة . وهذا يشكل جزءاً من اهتمام العلماء والدارسين الغربين بتاريخ الرأسمالية الغربية .

(ب) المهاجرون بانتماثهم الإثنى والوظيفى المتميز. وهذا يشكل جزءاً من اهتمام العلماء والدارسين الغربين بمشكلة أساسية تواجهها المجتمعات الغربية الحديثة.

٢- أهمل علماء الاجتماع الغربى الجماعات الوظيفية الاخرى فلم يدرسوها أصلاً أو قاموا بدراستها وكأنها لا علاقة لها بالجماعات الوظيفية التجارية والمالية، ولذا فهم يتعاملون مع ظواهر مثل الخصيان والجوارى والمساليك والإنكشارية والبغايا بوصفها ظواهر غير ذات صلة. بل إنهم يتعاملون مع ظواهر تُوجد في داخل المجتمع الغربى ذاته، مثل المرتزقة والعاهرات، بوصفها ظواهر لا علاقة لها بظاهرة الجماعات الوظيفية.

 ٣- أهمل علماء الاجتماع الغربيون الجانب غير الاقتصادى للجماعات الوظيفية (مثل علاقتهم بالعلمانية الشاملة وميلهم نحو الحلولية الكمونية وتمركزهم حول ذاتهم ورؤيتهم للكون) إذ تعرضوا لها بشكل سطحى.

لكل هذا، لم تظهر دراسة واحدة شاملة لهذا الموضوع تجمع ملامحه وتحوكه إلى نموذج تفسيرى يتسم بنفس شمول وتركيب نموذج الجماعات الوظيفية كما نطرحه. ونحن في محاولتنا لنحت هذا النموذج المركب، استفدنا ولا شك من كل الدراسات السابقة والنماذج التغييرية الجزئية (الكامنة والظاهرة) المطروحة. ولكننا حاولنا تجاوزها جميعها، لا عن طريق رفضها وإنما عن طريق مزجها وربطها الواحدة بالأخرى. كما ربطنا بينها وبين نماذج تفسيرية أخرى لظواهر أخرى، وجردنا من كل هذا نموذجا تحليليا واحداً (لموذج الجماعة الوظيفية) يتسم في تصورنا بقدر أعلى من المرونة والشمول والتركيب من عائلة النماذج الجزئية التي أشرنا لها من قبل. وهو نموذج يتجاوز الأبعاد الاقتصادية والسياسية المباشرة ليصل إلى الأبعاد الحنصارية والمعرفية، كما أنه يُعطى الأصول الاجتماعية والتاريخية والإثنية للظواهر موضع الدراسة وسماتها البنوية ومسارها التاريخي ورؤية أعضاتها المبنوية ومسارها

وهكذا، نجد أن مفهوم الجماعة الوظيفية نموذج مركب مكتَّف له مقدوة تفسيرية عالية تفوق المفدرة التفسيرية لكثير من النماذج التفسيرية السابقة (مثل مفهوم الطبقة ومفهوم الجماعة الوسيطة):

ا - أما بالنسبة لمفهوم الطبقة، فلنا أن نلاحظ أن المقدرة التفسيرية لمفهوم الجماعات الوظيفية تظهر حينما نتعامل لا مع النشكيلات الكبرى (عمال فلاحون - رأسماليون) وإنما مع التشكيلات الأصغر مثل الجماعات الهامشية والأقليات الحرفية . بل ونجد أن التعامل مع التشكيلات الكبرى قد يصبح أكثر دقة وتركيبة إن قسمً منا الرأسمالين إلى رأسمالين أجانب ورأسمالين محلين؛ إذ نجد أن النوع الأول، في أغلب الأحيان، جماعة وظيفية منفصلة عن للجتمع، بينما نجد أن الثاني جزء عضوى منه . والواقع أن هذا الانفصال وذاك الاتصال يحلدان خيارات كل فريق وسلوكه . فمفهوم الجماعة الوظيفية، مثله مثل مفهوم الطبقة، يؤكد على أهمية العناصر الاقتصادية، ولكنه يتعامل في ذات الوقت مع عوامل أخرى مثل: المكانة - الثقافة - الرؤية - علاقة الأقلية بالأغلية - النسق القيمى . . . إلخ.

لا وأما بالنسبة لمفهوم الجماعات الوسيطة (المالية والتجارية)، فإن مفهوم الجماعات
 الوظيفية يربط بينها ويبن كثير من الجماعات الأخرى التي استبعدها مفهوم الجماعات
 الوسيطة. ومن ثم فهو يربط بين كثير من الظواهر في مجتمعات مختلفة وفي حقب
 تاريخية مختلفة.

٣- يمكن تطويع غوذج الجعاعات الوظيفية بحيث يُطبَّق على كثير من المجتمعات الشرقية والغربية ، في الماضي والحاضر (كما سنفعل في نهاية هذا الفصل) . ٤ - لا يستبعد مفهوم الجماعات الوظيفية مفهوم الطبيعة البشرية الذى تم استبعاده من العلوم الإنسانية الغربية، بل يرى أن الإنسان، بوصفه كاننا مركبا يتجاوز العالم الطبيعي/ المادي، هو النقطة المرجعية الأساسية إلى حد كبير. فنحن نفهب إلى أن ظاهرة الجماعة الوظيفية ظاهرة عالمية، فهى منتجئرة في النزعتين الأساسيتين في الطبيعة البشرية: النزعة الجنينة (الواحدية الطبيعة/ المادية) والنزعة الربائية (أى النزوع نحو تجاوز حدود الطبيعة/ المادة). فإذا كانت الجنينية نزعة نحو إسقاط الهوية والحدود ونزع القداسة وإنكار التجاوز ومساواة الإنسان بالمادة حتى يصبح إنساناً طبيعياً/ ماديًا يعرف في ضوء وظائفه المادية، ويفقد استقلاليته عن الطبيعة/ المادة ويفقد حريته وتركيبيته ومقدرته على التجاوز و وإلقا كانت النزعة الربائية عكس ذلك تمامًا (فهى تعبير عن التمسك بالهوية والحدود والقداسة والمقدرة على التجاوز وعن تميز الإنسان تعبير عن التمسك بالهوية والحدود والقداسة والمقدرة على التجاوز وعن تميز الإنسان في الكون ومقدرته على اتخاذ قرار أخلاقي حر)، فإننا نجد أن كلنا النزعين تضحان في الجماعة الوظيفية بدورها تحاول أن تفعل الشيء في الجماعة الوظيفية بدورها تحاول أن تفعل الشيء نفسه.

يتجاوز مفهرم الجماعة الوظيفية الجوانب الاقتصادية والاجتماعية المباشرة ليصل إلى
 الجوانب المعرفية وإلى رؤية الإنسان للكون.

هذه هى بعض السمات الأساسية لنموذج الجماعة الوظيفية التى تجعلنا نراه أكثر تركيبية من كثير من النماذج التى تتعامل مع نفس الظواهر.

كما أن غوذج الجماعة الوظيفية يتميز بعدم الذوبان في فكرة القانون العام (الذي يسقط فيه مفهوم الطبقة)، كما يشميز بعدم السقوط في خصوصية الظاهرة وتأيفنها (فتصبع الظاهرة كالأيقونة لا تشير إلا إلى ذاتها). ومن هنا، فهو مفهوم تحليلي يظل مرتبطا بتموجات الواقع والمنحنى الخاص للظاهرة، ولكنه مع هذا يربط بين الظواهر المختلفة، أي أنه لا يسقط في التمركز حول الموضوع العام الذي لا سمات له، ولا يسقط في التمركز حول المؤضوع العام الذي لا سمات له، ولا يسقط في التمركز الربط بينها ويين الذوات الأخرى، فهو يتحرك في الرقمة التي تلتقي الذات فيها بالموضوع، والخاص بالعام، دون أن يستبعد الواحد الآخر ويلفيه. فهذا النموذج يفترض أن ثمة خصوصية ما تتسم بها الجماعات اليهودية، ولكنها ليست خصوصية مطلقة وإنما هي، في واقع الأمر، خصوصيات مستمدة من المجتمعات التي يعيش أعضاء هذه الجماعات بينها، ومن ثم فهي لا تختلف عن الخصوصيات التي

يتسم بها أعضاء الأقليات، كل حسب سياقه، وأنه لا ثوجد خصوصية يهودية (واحدة) أو جوهر يهودى أو عبقرية يهودية أو جريمة يهودية، وإنحا هناك خصوصيات يهودية تختلف باختلاف الزمان والمكان؛ أي أن الخاص لا يجبُّ العام والعام لا يجبُّ الخاص.

#### أسباب ظهور وتطور الجماعة الوظيفية،

قد يكون من المقيد عرض مركب الأسباب الذى يؤدى إلى ظهور الجماعات الوظيفية ، فمعرفة الأسباب تلقى ضوءاً كاشفاً على السمات الأساسية للنموذج التفسيرى الذى ندرسه ، لاميما وأنه مركب يضم الكثير من الأبعاد المادية وغير المادية :

١ ـ فلنبدأ بأحد الأسباب الاجتماعية الذي يضرب بجذوره في المجتمعات التقليدية التي تسم العلاقات بين أعضائها بأنها قوية ومباشرة (ربما لدرجة خانقة من منظورنا الفردي الحديث). فكل فرد يعرف بقية أعضاء المجتمع معرفة وثيقة، إذ تربطهم علاقات تراحمية تستند إلى القرابة والجوار والانتماء المشترك والمصالح المعنوية والمادية المشتركة. ويجب أن نتذكر أن معظم الوحدات الاجتماعية في للجتمعات التقليدية كانت في الماضي وحدات صغيرة للغاية، تتسم بقدر عال من التماسك، ويسيطر على أعضائها إحساس عميق بقداسة للجنمع الذي ينتمون إليه (فهو عادةً يستند إلى إيمان بمطلق متجاوز أو حالٌ كامن). وكانت المدن الكبيرة ذاتها مقسمة إلى وحدات صغيرة. ولم يكن أسلوب الإدارة في المجتمعات التقليدية، بما في ذلك الإمبراطوريات العظمى، يتطلب التعامل مع الأفراد مباشرةً أو مع الوحدات الكبرى وإنما مع وحدات ومؤسسات وسيطة . ويظهر الإحساس بقدامة للجشمع وبأعضائه في عدد كبير من الشعائر الخاصة بالمحرِّم والمباح، والتي تشكل إطارًا يتحرك المجتمع داخله ويتماسك من خلاله. وداخل مثل هذا الإطار، يصبح من المستحيل تقريبًا التحلي بالموضوعية والحياد تجاه بقية أعضاء المجتمع، ويصبح من الصعوبة بمكان نزع القداسة عنهم والتصرف نحوهم بحرية كاملة وإخضاعهم للقوانين (الواحدية المادية) العامة مثل قوانين العرض والطلب وتعظيم المنفعة واللذة وتغليب المصلحة الشخصية المادية على الهدف الاجتماعي والأخلاقي الأكير.

ولكن هناك وظائف تتطلب قدرًا عالبًا من الحياد والموضوعية وتتطلب إخضاع الآخر لقوانين العرض والطلب والحسابات الرياضية الدقيقة الصارمة المحايدة (ولقوانين الواحدية المادية الأخرى التي لا تُفرَّق بين الإنسان والأخر، أو حشى بين الإنسان والأشيباء). ومن الواضح أن من السهل التعامل مع الغرباء (مع من لا نعرف) بهذه الموضوعية والحياد والمواحدية، فنحن لا نكترث بهم ولا يهمنا مصيرهم، وهم ليسوا جزءاً من نسيج المجتمع، وهم بدورهم لا يكترثون بأعضاء المجتمع أو بحصير المجتمع أو قيمه. ولذا، ينظر كل طرف إلى الطرف الآخر لا بوصفه إنسانًا مركبًا له حقوق وعليه واجبات، موضعًا للحب والكره، وإنما بوصفه مصدرًا للنغع أو اللذة (أي بوصفه شيئًا ماديًا ذا بُعد واحد). ولذا، يكن لكل طرف أن ينزع القداسة عن الطرف الآخر (فهو يقع خارج دائرة للحرم ويقع في دائرة المباح)، ويكن تجاهُل عواطفه وأحاميسه، ويكن تشييئه وتسليعه للحرم ويصعت والقضاء عليه والدخول معه في علاقة تعاقدية نفعية واحدية رشيدة.

وإذا أردنا ضرب المثل بالنشاطات التجارية والمالية، فإنه يكتنا أن نقول إن من الأيسر على الإنسان أن يتعامل بحياد مع بشر لا يكترث بهم، إذ يكن أن تسرى عليهم الحسابات المللية الصدارة التي لا تعرف الضحك أو البكاء، أو الخير والشر، حسابات المكسب والحسارة التي لا قلب لها. وتصبح العملية التجارية والمالية حينذاك مفرغة تمامًا من أى مضمون اجتماعي أو إنساني أو أخلاقي أو عاطفي. أما إذا كانت هناك جوانب عاطفية أو أخلاقية (كان يُقرض الإنسان أحته الصغيرة التي يحبها، أو عمه العجوز الذي استولى على ثروة أبيه، أو حتى جاره المسكين الذي يسعل في المساء)، فإن عملية النبادل للحايد ستكون مرهقة للغاية من الناحية العصبية والنفسية، وستؤدى إلى أن يفقد المجتمع على شروة أسكه. لكل هذا، كان المجتمع بُوكل وظائف معبنة (مثل وظيفة التاجر أو المرابي أو جامع الضرائب) تتطلب الموضوعية والحياد والقوة إلى متعاقدين وافدين يتم عزلهم عن جامع المبراثب) تتطلب الموضوعية والحياد والقوة إلى متعاقدين وافدين يتم عزلهم عن المجتمع والاستفادة منهم في أداء هذه الوظائف.

ويكن أن نقول الشيء نفسه عن العنصر الوظيفى القتالى (المرتزقة)، فهذا العنصر كى يؤدى وظيفته، وهى قتل أعداه سيده الذى يدفع أجره، عليه أن يتسم بالحياد والموضوعية والقسوة، وعليه ألا يمارس تجاههم أى إحساس بقدسيتهم وحرمتهم حتى يمكن له أن يقتلهم بشكل آلي محايد بارد؛ لأنه إن مارس نجاه ضحيته بعض مشاعر الحب أو البغض واحس بأنها تقع داخل نطاق المحرَّم وتتمتع بشيء من القداسة، فإنه لن يقوم بعمله بشكل آلي وهو ما قد يؤدى إلى تدمير جهازه العصبي، إما لأنه سيحاول أن يكبع مشاعر الحب والشفقة وإما لأنه سينعس في مشاعر الكره والانتفام. كما أن المرتزق، لو كان عضواً في

المجتمع، فإنه ميؤدى إلى تفككه لأنه سيكون موضع حب من يكرهون الضحية وموضع كره من يحبونها، وهي درجة من الحرارة لا يمكن للمجتمع أن يحتفظ بتماسكه معها.

ويسرى المنطق نفسه على المهن المشينة، مثل مهنة البغاء. فمهنة كهذه، تتطلب قدراً كبيرًا من الموضوعية والحياد والانفصال عن المجتمع حتى يتمكن الإنسان من حوسلة الآخر (أي تحويله إلى وسيلة) بحيث يصبح جسله مجرد آلة أو أداة، وهذا أمر عسير للغاية في إطار الترابط الاجتماعي والإيمان بقداسة الجماعة التي ينتمي إليها المرء، فالآلة لابدأن تكون غريبًا لا حرمة له ولا قداسة ليمكن استخدامها والانتفاع بها (أي حوسلتها). كما أن البغيُّ إن مارست عواطف الحب والكره في أثناء ممارستها وظيفتها فإنها تُستهلَك عَامًا، ومن ثم كانت البغايا في معظم المجتمعات التقليدية يتم استير ادهن من الخارج (الحبشيات في معظم بلاد إفريقيا \_اليونانيات والإيطاليات في مصر \_ اليهوديات من منطقة الاستيطان في روسيا القيصرية). وحتى حين كانت البغايا يجندن من العنصر السكاني المحلى، فإنهن عادةً ما كنَّ يرتدين أزياء خاصة ويَسْكُنُّ في أحياء خاصة حتى تكون ثمة مسافة بينهن وبين المجتمع ككل. بل من الطريف أن البغايا في السودان مثلاً، حتى وإن كنّ من أصل سوداني، عادةً ما يدعين أنهن حيشيات، وذلك حتى نظل المنافة اللازمة لأداء الوظيفة قائمة ؛ حيث أصبحت كلمة احشية ا تعني (بغي) ، فالكلمة ذاتها تخلق المسافة النفسية وتضمن الحوسلة، تمامًا كما حدث في أوربا حين أصبحت كلمنا التاجرا والمرابي، مرادفتين لكلمة ايهودي، (وأحيانًا ايوناني)، في فترات تاريخية مختلفة، وكما حدث في الدولة العثمانية حن أصبحت كلمة (تاجر) مرادفة لكلمة (أرمني)، وكما حدث في أمريكا اللاتينية حين أصبحت كلمة اتوركوس، (أي اتركر)، والتي كانت تشير إلى كلٌّ من اليهود والعرب) مرادفة لكلمة «تاجر ٩ .

ومن أهم الأمثلة التى تشرح هذه الفكرة ما حدث للقوات البريطانية في الهند في نهاية القرن الناسع عشر، إذ اجتذبت هذه القوات عدداً من البغايا البريطانيات. ويبدو أن هذا قد أنقص من هيبة هذه القوات أمام نفسها وربما أمام السكان المحلين، كما بدأ بعض الجنود البريطانيين برتبطون عاطفياً بالبغايا من بنات جلدتهم، وهو ما أدى إلى حالة من النافس بين الذكور وزيادة حرارة هذه الجماعة العسكرية. وقد أخل هذا بالضبط والربط، فتم إرجاع البغايا البريطانيات واستيراد بعض البغايا اليهوديات الروسيات من منطقة الاستيطان في روسيا القيصرية، وبالتالى تم التخلص من فائض المافة الجنسية بطريقة محايدة رشيدة لا تدخل فيها أي عواطف من حب أو كره، وذلك دون الإخلال بالتماسك الداخلي للمجتمع ودون تصعيد للتوتر الاجتماعي بين أعضائه.

والأمر نفسه يسرى على المشتغلين بمهن متميزة، فالإنسان المشير يتمتع برهبة غير عادية غيط به الهالات. والخبرات النادرة التى يمثلكها الإنسان المشمير تجعله يقترب من السحرة والكهنة الذين يقفون على حدود الطبيعة، على علاقة بعالم الغيب وما وراء الطبيعة، يعاولون الحصول على المعرفة من خلال هذه العلاقة للسيطرة على الطبيعة. وإذا تَحول المشتغلون بمثل هذه الوظائف إلى مثل يُحتذى، فإنهم سيُولدون قدراً عالياً من التوتر في المجتمع، الذي يتطلب دورانه اليومي وجود عدد من الناس يدخلون في علاقة تسم بحد أدنى من التراحم والمساواة. ولذا لابد من عزلهم. والإنسان المتميز (الطبيب الكاهن الساحر)، إن أصبح إنسانًا عاديًا مساويًا للآخر، لن يحتفظ بهبيت ولن يتمكن من أداء وظيفته التي تنطلب قدراً من الانفصال عن مجتمع الأغلبية والتعالى عليه.

ومن أطرف الأمثلة على الجماعات الوظيفية المهنية المتميَّرة لجوء بعض المدن الإيطالية لاستجلاب قضاة غرباء لضمان حيادهم وموضوعيتهم. ولعل استمرار رجال القضاء في إنجلترا (وغيرها من الدول) في ارتداء الشعر المستعار هو محاولة من جانبهم لأن يحتفظوا بمسافة بينهم وبين المجتمع ومن ثم يكونون مثل الجماعة الوظيفية التي تتمتع بالحياد والتجرد والموضوعية. ولا يزال حكام مباراة كرة القدم غرباء متعاقدين، أداة أساسية لا يكن للمباراة أن تتم بدونها، مع أنهم هامشيون إذ لا تمس أقدامهم الكرة (فالحكم لابد أن مكن محاملاً).

وباختصار شديد، يمكن القول بأن تَركَّز الحياد والدنس والتعاقد في جماعة بشرية هامشية يعنى أن بقية أعضاء المجتمع المضيف يمكنهم التمتع بالدف، والتراحم، وأن تَركَّز التَميزُ في مجموعة هامشية أخرى يعنى خفض حدة التوتر الاجتماعي، وأن تَركُّز الشيَّن في مجموعة ثالثة يعنى أن المجتمع سيستع بطهره الأخلاقي والفعلى المادي.

٢ - عادة ما يتم استجلاب عنصر بشرى من الخارج لمل ، فجوة أو تغرة قد تنشأ بين رغبات المجتمع وحاجاته من ناحية ومقدرته على إشباع هذه الرغبات والوفاه بهذه الحاجات من ناحية أخرى. ومفهوم الحاجة مفهوم مركب للغاية ، فالحاجات تختلف باختلاف السياق التاريخي والاجتماعي ، والحاجة قد تكون معنوية وقد تكون اقتصادية وقد تكون سياسة ، وهكذا.

(أ) فقد تنشأ حاجة إلى الغزو والتوسع داخل مجتمع ما، الأمر الذي يتطلب مادة بشرية مُدرَّبة تدريبًا خاصًا على القتال ولها كفاءات معينة (مثل استخدام سلاح معيَّن وركوب الخيل) لا تجدها النخبة الحاكمة متوافرة في أعضاء المجتمع، فتقرر

- النخبة استجلاب مرتزقة من الخارج يمكنهم أداء المهمة دون تهديد هيمشها، فالحاجة هنا حاجة عسكزية.
- (ب) وقد تنوسع دولة من الدول وتصبح إمبراطورية مترامية الأطراف وتود التحكم في المناطق النائية، ولكنها لا في المناطق النائية، ولكنها لا تتلك الكثافة البشرية اللازمة. وهنا يتم استجلاب أعضاء الجماعة الوظيفية ليسدوا هذه الثفرة ويصبحوا مستوطنين مقاتلين أو روادا، فالحاجة هنا حاجة دعوج افية.
- (ج) وقد تقرر النخبة الحاكمة تشجيع التجارة أو الصناعة ، لكن هذا يتطلب خبرة معينة وأدوات خاصة ورأس مال كبيراً سائلاً وشبكة من العلاقات المحلية أو اللاولية قد لا تتوافر لذى أى قطاع بشرى داخل المجتمع ، فتُستجلب جماعة بشرية تتوافر لديها هذه المواصفات لتسد الثغرة ، فالحاجة هنا حاجة اقتصادية وحاجة لخيرات إدارية معينة .
- (د) وأحيانًا، تجد النخبة الحاكمة أن من الضرورى صيانة ما يُسمَّى اثغرة المكانة»، وهى ثغرة تفصل بين الحاكم والمحكوم وتضمن للنخبة الحفاظ على هيبشها ومهابتها، لكن التعامل المباشر بين الحاكم والمحكوم يهدد استمرار مثل هذه الثغرة، وهنا تقوم الجماعة الوظيفية بملء الشغرة، وتكون بمثابة المنطقة العازلة والأداة الموسلة بين النخبة والجماهير، فالحاجة هنا اجتماعية نفسية.
- (ه) وقد تريد النخبة الحاكمة استغلال الجماهير، ولكنها لا يكنها أن تقوم بهذه المهمة مباشرة إما لانشغالها بالحروب وإما لتمركزها في العاصمة مركز السلطة، وهنا يقوم أعضاء الجماعة الوظيفية بالمهمة، فالحاجة هنا حاجة اقتصادية مباشرة.
- (و) ويحدث أحيانًا أن النخبة الحاكمة قد تكون مختلفة تمامًا عن المحكومين من الناحية الثقافية، الأمر الذي يجعل من المستحيل عليها الدخول في علاقة مباشرة معهم. وفي هذه الحالة، يقوم أعضاء الجماعة الوظيفية بسد الثغرة.
- (ز) قد تكون الوظيفة مشينة بغيضة من وجهة نظر أعضاء المجتمع، فتضطر النخبة الحاكمة إلى استيراد عنصر بشرى للاضطلاع بها.
- (ح) وقد لاحظنا فى دراستنا للعلمانية الشاملة أنه، فى أثناء عملية علمنة المجتمع، تتم علمنة الأفكار والرغبات والأحلام فى بداية الأمر، ثم تتصاعد الرغبات وتزداد

حدتها، ولكن لا يتم علمنة سلوك أعضاء المجتمع بنفس السرعة أو بنفس القدر (لأنها مسألة أكثر صعوبة)، ومن ثم تُوجَد مثلاً فنجوة زمنية بين الرغبات الجنسية المستعرة وبين إمكانية إشباعها، ولسد الشغرة، يتم استيراد البغايا بوصفها جماعة وظيفية من المتعاقدين الغرباء لاستحالة تجنيد مثل هذه العناصر من بين أعضاء مجتمع لا يزال يحتفظ ببقايا القيم الدينية والتقليدية وبقايا الإحساس بقداسة الجسد الإنساني. وحينما تتم علمنة المجتمع، تُجلد البغايا من سكان المجتمع نفسه إذ تتم علمنة السلوك تمامًا ويصبح الجسد مجرد مادة ويصبح من البسير الحصول على المادة البشرية الملازمة. ويظهر هذا الوضع نفسه مع الممثلات والعاملات في الملاهي اللينية، إذ تنشأ وغبة في المجتمع بلدون أن هذه مهن أعضاته عن طريق المسارح والملامي. ولكن أعضاء المجتمع يجدون أن هذه مهن مشيئة، فيتم استيراد المادة البشرية اللازمة إما من بين أعضاء الأقليات إلى أن يتم تحديث للجتمع تمامًا.

٣- من أهم أسباب ظهور الجماعات الوظيفية حاجة أعضاء النخبة الحاكمة إلى جماعة بشرية ليست لها قاعدة من القوة (بسبب عزلتها عن الجماهير) يمكن استخدامها (لتنفيذ مخططاتها وخدمة مصالحها) دون أن يمكون لهذه الجماعة المقدرة على المشاركة في السلطة بسبب افتقادها القاعدة الجماهيرية، وهي لهذا السبب ستلتصق قاماً بالنخبة الحاكمة وستقوم على خدمتها بولاء أعمى، إذ إن بقاءها الجسدى ذاته منوط بمدى رضا النخبة الحاكمة. وعادة ما تكون قوات الحرس الملكي (وأحياتًا كل من يعمل داخل البلاط الملكي) من المتماقدين الفرماء. بل يُلاحظ أن النخبة الحاكمة قد تستجلب جماعة وظيفية لضرب طبقة صاعدة. ففي بولندا، لاحظت النخبة الحاكمة الإقطاعية أن ظهور بورجوازية محلية قد يهدد سلطتها وقد يُسرِّب كثيرًا من فائض الفيمة (التي تود أن تحتكره انفسها) إلى أعضاء هذه الطبقة الجديدة المنافسة، فاستجلب الطبقة الإقطاعية (شلاختا) عددًا من التجار الألمان (من بينهم اليهود) ووطنتهم في مدن خاصة بهم (شمتل)، وقامت بحمايتهم بالقوة العسكرية البولندية. وقامت هذه الجماعة الوظيفية الجديدة المنخبة والخاصة بضرب خاصة المواتدية والحاصة بضرب العماعة الوظيفية الجديدة والمعامة النخبارة في إطار خطة النخبة والخاصة بضرب العناص النخباء العائمة.

٤ ـ ومن الأسباب الأخرى المؤدية إلى ظهور الجماعة الوظيفية وصول المهاجرين. فالمهاجرون لا يحكنهم الانخراط فى كل الحرف والنشاطات الاقتصادية، ولفا فإن عليهم انحتيار حرف أخرى. وعلى أى حال، فإن هذا أمر حتمى، فعادةً ما يصل المهاجرون أو الوافدون إلى مجتمع ما بعد أن يكون عرمه الاجتماعى قد تَشكُّل وتم شغل الأرض الزراعية (ملكية وعسالة)، وبعد أن تكون الصناعات الأولية قد امتلات، وبعد أن يكون الجناعة الدولية قد امتلات، وبعد أن يكون جزء كبير من رأس المال قد استثمر فى تشييد البنية التحتية. ولذا، يقوم المهاجرون بالبحث إما عن وظائف قديمة لكنها هامشية وإما عن وظائف جديدة تتطلب قدراً من الجسارة ونوعاً من الخبرة التي لا تتوافر لأعضاء المجتمع، وهى وظائف تُوجد عادة فى قمة الهرم الإنتاجى ولا علاقة لها بالأرض أو الصناعات الثقيلة أو بالمؤسسات الأساسية المستقرة فى للجتمع.

#### الجماعات الوظيفية، تعريف،

بعد هذه المقدمات، يمكننا أن نقدم تعريفنا للجماعات الوظيفية. يمكننا القول إن «الجماعات الوظيفية» يمكننا القول إن «الجماعات الوظيفية» مُصطلح قمنا بوضعه، استناداً إلى مُصطلحات قريبة في علم الاجتماع، لوصف مجموعات بشرية تستجلبها للجتمعات الإنسانية، من خارجها في معظم الأحيان، أو تجندها من بين أعضاء للجتمع أنفسهم من بين الأقليات الإثنية أو الدينية، أو حتى من بعض القرى أو العائلات. ثم يوكل لأعضاء هذه للجموعات البشرية أو الجماعات الوظيفية وظائف شتى لا يمكن لغالبية أعضاء للجتمع الاضطلاع بها لأسباب مختلفة أشرنا لها من قبل.

ويجب أن نؤكد أننا، حينما نقول ويستجلب للجتمع»، لا تعنى أن هذه عملية واعية يقوم بها أعضاء مجتمع ما، فهى فى واقع الأمر عملية غير واعية كما هو الحال مع معظم الظواهر الاجتماعية. بل كثيراً ما تكون هذه العملية غير مفهومة لمن يقومون بها، سواء كان للجتمع المضيف أم الجماعة الوظيفية. بل إن هذه العملية الاجتماعية قد تتم رغم الرفض الواعى لها من قبل المجتمع والجماعة. وكل ما نرمى إليه هنا هو أن نشير إلى أن هذه عملية اجتماعية مركبة إلى أقصى حد تتداخل فيها الأسباب بالتائج، ونحاول فهم بعض جوانبها وتفسيرها قدر استطاعتنا. ولكنا، لقصور لغننا البشرية، نضطر إلى بعض جوانبها وتفسيرها قدر استطاعتنا. ولكنا، لقصور لغننا البشرية، نضطر إلى الإشارة إلى المجتمع وأعضائه كما لوكان ذاتًا واعية ينجز عملياته بشكل واع.

ويتوارث أعضاء الجماعة الوظيفية الخبرات في مجال تخصصهم الوظيفي عبر الأجيال ويحتكرونها بل ويترحدون بها، وفي نهاية الأمر يكتسبون هويتهم ورؤيتهم لأنفسهم منها بحيث يتم تعريف الإنسان من خلال الوظيفة وحسب لا من خلال إنسانيته المكاملة، فيصبح عضو الجماعة الوظيفية إنسانًا ذا بعد واحد يمكن اختزال إنسانيته إلى هذا البُعد أو المبدا الواحد، وهو وظيفته.

وبعد أن يتم استيراد أو تجنيد العنصر الوظيفي يحدث ما يلي:

(1) العلاقة التعاقدية النفعية:

يدخل أعضاء المجتمع المضيف، مع أعضاء الجماعة الوظيفية، في علاقة تعاقدية نفعية محايدة رشيدة واضحة لا تركيب فيها ولا إبهام، ويقوم كل طرف في العلاقة بحوسكة الطرف الآخر والنظر إليه بوصفه وسيلة لا غاية، وبوصفه مادة نافعة يتم التعامل معها بمقدار نفعها.

# (ب) العزلة والغربة والعجز:

يعتفظ أعضاء للجتمع المضيف وأعضاء الجماعة الوظيفية بسافة فيما بينهما؛ فيقوم أعضاء المجتمع المضيف بعزل أعضاء الجماعة الوظيفية (عن طريق الزى أو المسكن أو اللغة أو العشيدة أو الانتصاء الإثني، كسما أن الخصص كان يُعدُّ أحد أشكال هذا المعزل) ويشعرونهم بإحساس عميق بالغربة. وفي جميع الأحوال، كان أعضاء الجماعة الوظيفية كبيرة من منظور النخبة الحاكمة وعارسون إحساسًا بالولاء العميق تجاهها (وهذه مزية كبيرة من منظور النخبة)، فهي التي تستوردهم وهي التي توظفهم وتكل إليهم مهامٌ لا يمكن أن توكل لعضو المجتمع المضيف (حتى لا تزداد قوته)، وهي التي تستخدمهم أداةً لفعم جماهير المجتمع والامتصاص ما قد يتراكم من ثروات وفوائض لديهم، وهي التي تضمن بقاءهم واستمرارهم. ولكنها في الوقت نفسه لا تشركهم في السلطة، فهم بلا تفاعدة بين الجماهير أو أساس للقوة، وفي حالة خوف دائم منها، وهم من ثم لا يطمحون في المثاركة في السلطة بسبب وضعهم هذا. وقد يتعمق ولاء أعضاء الجماعة الوظيفية في المناحة إلى درجة أن تصبح في كثير من الأحيان جماعة وظيفية عميلة.

# (جـ) الانفصال عن المكان والزمان والإحساس بالهوية الوهمية:

ينتج عن هذا الوضع انفصال أعضاء الجماعات الوظيفية عن الزمان والمكان اللذين يعيشون فيهما، ومن ثم غالبًا ما يرتبط أعضاء الجماعة الوظيفية عاطفيًا بوطن أصلى (صهيون - الصين - القبيلة - العائلة) يصبح موضع ولائهم وحبهم وعاطفتهم المشبوبة ويتصورون أنهم جزء من تاريخه وتراثه، فيتمعق شعورهم بالغربة نحو المجتمع المضيف، ويعيشون فيه دون أن يكونوا منه، ويتطور لديهم إحساس عميق بهويتهم المستقلة (مركب الشعب المختار المنفى أو الشعب العضوى المنبوذ). ولكن الجماعة الوظيفية (والوظيفة ذاتها) هي، في واقم الأمر، موضم الولاء الفعلى والمباشر لعضو المجماعة الوظيفية، فهي أساس وجوده وهويته . إلا أن المعجم الحضارى لأعضاء الجماعة الوظيفية لا يختلف فى واقع الأمر عن معجم مجتمع الأغلبية إلا فى بعض التفاصيل الخاصة، فهم آلة لا وطن لها اسماً ، ولكنهم يعيشون فعلاً فى المجتمع المضيف، يؤدون وظيفتهم فيه بشكل يومى، ومن ثم فإن هويتهم هوية وهمية .

## (د) ازدواجية المعايير والنسبية الأخلاقية:

يُطوِّر طرفا العلاقة (أعضاء الجماعة الوظيفية والمجتمع المضيف) رؤية أخلاقية ثنائية، فعا يسرى على الواحد من قيم أخلاقية مطلقة لا يسرى على الآخر، بحسبان أن الآخر في هذه العلاقة يقع خارج نطاق الحرمات والمطلقات الأخلاقية، وبحسبان أن الجماعة الوظيفية شعب مختار، ويحاول كل طرف تعظيم منفعته ولذته مستخدمًا الآخر.

## (هم) الحركية:

لكل هذا، يتسم أعضاء الجماعة الوظيفية بالحركية البالغة، وهذا أمر مرتبط بكونهم عنصراً نافعاً وآلة يمكن نقلها من مكان إلى آخر.

# (و) التمركز حول الذات والتمركز حول الموضوع:

ينجم عن هذا الوضع تأرجُع شديد بين تمركز حول الذات (الوظيفة بوصفها الذات والهوية) وتمركز حول الموضوع (الوظيفة بوصفها خدمة تؤدى للمجتمع). فعضو الجماعة الوظيفية قد يكون عضواً في شعب مختار ولكنه أيضاً أداة في يد المجتمع (التمركز حول الذات والتمركز حول الموضوع والثنائية الصلبة)، وتظهر عقدة الاختيار، الذي يواكبه شعور عميق بالحتمية.

والواقع أن هناك جماعات وظيفية في معظم المجتمعات التقليدية، ولكننا لاحظنا أن الحضارة الغربية عيل نحو حوسلة البشر، ومن ثم تتضع ظاهرة الجماعات الوظيفية بشكل متبلور فيها. وقد لعب أعضاء الجماعات اليهودية فيها دور الجماعات الوظيفية، بحيث أصبح اليهودي هو الإنسان الوظيفي، وهذا هو أساس العداء لليهود واليهودية. وقد تفاهم الوضع مع عصر النهضة في الغرب حينما بدأت الجماعات الوظيفية اليهودية تفقد دورها الوظيفي.

ويُلاحَظُ أن أعضاء الجماعات الوظيفية شخصيات متحوسلة منعزلة مغتربة لا جذور لها ولا ولاء، ينظرون لأنفسهم بوصفهم كيانًا مهمًا مستقلاً ولكنهم، فى الوقت نفسه، ينظرون لأنفسهم فى علاقتهم بالمجتمع المضيف بوصفهم مادة تُوظَف. وهم يدخلون فى علاقات تعاقدية مادية مع المجتمع لا تراحم فيها. وتكون رؤية أعضاء الجماعات الوظيفية في الفسالب رؤية حلولية كمونية واحدية، فالحلولية تجعل عضو الجماعة الوظيفية موضع الحلول الإلهي (مكتفيًا بذاته، مرجعية ذاته) عضواً في شعب مختار عا يجعل من السهل عليه تَحمُّل وضعه المؤلم، والدخول في علاقة تعاقدية صارمة لا تراحم فيها مع المجتمع.

وبرغم هذا، أو ربما بسبه، ينظر أعضاء الجماعة الوظيفية للعالم ولأعضاء مجتمع الاغلية بوصفهم مادة نافعة يمكن استغلالها والاستفادة منها. فعضو الجماعة الوظيفية إنسان اقتصادى محض له بُعد واحد (وظيفة محدَّدة) متحرَّر من القيم الأخلاقية السائدة، ويكرَّس ذاته لمنفعته ولذته ويؤمن بالنسبية الأخلاقية وباذ دواجية المعايير وبالحسمية، ورسم بالحركية، ومرجعيته النهائية في علاقته بالمجتمع المضيف مرجعية مادية. ولكل ما سبق، نجد أن أعضاء الجماعة الوظيفية يكونون عادة من حملة الفكر العلماني الشامل. وما يجمع هذه النماذج الثلاثة (الجماعة الوظيفية -الحلولية -العلمانية الشاملة، والماسئية الأملة في المحلى، والمخاص في الكل، والخاص في العام، والإنساني في الكل، والخاص

ويرتبط مفهوم الدولة الوظيفية بمفهوم الجماعة الوظيفية، والدولة الوظيفية هي الدولة التولق التولة التي تؤسس أو يُعاد صياغة توجُّهها أو توجُّه نخبتها الحاكمة لتضطلع بوظيفة معينة ويصبح جوهرها هو هذه الوظيفة. فالدولة الوظيفية في العصر الحديث هي إعادة إنتاج لدور الجماعة الوظيفية قدياً.

ونحن نذهب إلى أن الدولة العصرية الحديثة، بعد تَعَوَّلها وتَصاعُد قوة مؤسساتها الأمنية وقطاع اللذة فيها، تُحوسل كل المواطنين بحيث يصبحون شيئًا يشبه أعضاء الجماعة الوظيفية، وظيفة تُؤدّى ودوراً يُؤدَّى بدلاً من أن يكونوا بشراً متعددى الأبعاد، يؤمنون بمنظومة أخلاقية ويشعرون بالحرية والمستولية.

و الدولة الصهيونية الوظيفية ، هى دولة تتسم بكل سمات الجماعة الوظيفية ، فهى تدخل فى علاقات تعاقدية نفعية مع الغرب (خدمة المصالح الغربية نظير أن يقوم الغرب بحمايتها) ، وهى دولة جيتو/ قلعة منعزلة عن محيطها الحضارى ذات رؤية حلولية كمونية ، فهي تتصور أنها مفصلة عن الزمان والمكان ، ولديها إحساس عميق بتفوقها ورسالتها المقدسة ، وتتبنَّى أخلاقيات مزدوجة فى علاقتها مع الذات ومع الآخر .

#### بعض أهم الجماعات الوظيفية،

لإلقاء المزيد من الضوء على نموذج الجماعة الوظيفية قد يكون من المفيد أن نذكر بعض أهم الجماعات الوظيفية :

١-الجساعات الوظيفية المالية (ويُطلق عليها عادةً في المصطلع الغربي الجساعات الوسيطة»). وهي جماعات يقوم أعضاؤها بالتجارة وأعمال الربا وجمع الضرائب، وبنشاطات مالية مختلفة أخرى مثل السمسرة والبورصة وتغيير العملة والمزايدات وأعمال الريادة في المناطق النائية أو في القطاعات الصناعية والتجارية والمالية التي لم يطرقها أعضاء للجتمع المضيف. كما يعمل أعضاء هذه الجماعات وكلاء مالين ومقاولي أعمال وملتزمين. ومن أهم الجماعات الوظيفية المالية ما يلي:

(أ) الأرمن في الدولة العثمانية أو في بعض مناطق أوربا (بولندا مثلاً).

(ب) اليونانيون في مصر أيام الإمبراطورية الهيلينية. وقد كان اليوناني هيلينياً في وسط يؤمن بالعبادة الوثنية المصرية. ثم حينما تنصَّر المصريون وأصبحوا مسيحين، أصبح هو مسيحياً يونانياً أرثوذكيًا، أي أنه احتفظ بعزلته اللينية في محيط مسيحين، مصرى ثم في محيط إسلامي مصرى.

(ج) الزرادشتيون في الهند ثم في الولايات المتحدة.

(د) الصينيون في جنوب شرقى آسيا (إندونيسيا وماليزيا والفلين وغيرها من الدول).

(هـ) اللينانيون والهنود في شرقي إفريقيا .

 لجماعات الوظيفية القتالية. وهي من أقدم الجماعات الوظيفية التي يضطلع أعضاؤها
 بدور القتال، مثل المماليك والإنكشارية والساموراي والجنود السويسريين (الحرس السويسري) في أوربا، والجنود الهنود (خصوصاً السيخ) في القوات البريطانية.

٣- الجماعات الوظيفية الاستيطانية. وهى جماعات بشرية تُوطَّنها الإمبراطوريات فى مناطق نائية أو إستراتيجية بهدف تعميرها أو التحكم فيها أو قمع سكانها، مثل بعض سكان كريت واليونان الذين وُطُنوا فى الشرق فى العصر الهيليني. ويمكن أن نضيف إلى هذا العناصر الروسية الميضاء التى وُطُنت فى الخانات الإسلامية التركية بعد ضمها لروسيا القيصرية (ثم للاتحاد السوفيتي). وكان من بين هذه العناصر عدد كبير من يهود البديشية. ويمكن القول إن الاستعمار الاستيطاني الغربي هو تعبير عن نفس الظاهرة،

فهو استعمار قام بتحويل الفائض البشرى الغربى إلى جماعات وظيفية قتالية استيطانية يتم توطينها فى بعض الأماكن ذات الأهمية الإستراتيجية فى آسيا وإفريقيا لتقوم بالدفاع عن المصالح الغربية .

٤ - الجماعات الوظيفية الخرفية والمهنية المتميزة التى يتطلب العمل فيها مهارة خاصة، مثل الطب وقطع الماس وصنع التحف والاتجار فيها. ونحن ثميز بين المهن والحرف: أما المهن، فهى عادة الممارسات الفنية التى تتطلب تدريبًا خاصًا وطويلاً ويكون الجهد العضلى والمهارة اليدوية فيها مجرد عنصر فى بناء أكثر تركيبًا (التدريس - الطب - الإدارة). وأما الحرف، فهى الممارسات اليدوية كالخياطة والتى تتطلب جهدًا عضليًا ومهارة يدوية خاصة أو الأعمال التى تتطلب مهارة مثل الصاغة. وقد كان الأرمن واليهود يعملون بحرفة الصاغة فى مصر، وكان بعض أعضاء الجماعات اليهودية فى العالم الإسلامى يضطلعون بمهنة الطبيب.

الجماعات الوظيفية التي يعمل أعضاؤها في وظائف يرى المجتمع لسبب أو الآخر أنها
مشيئة، مثل نزح المجارى ودباغة الجلود والجزارة وجمع القمامة ودفن الموتى والبغاء
وتنفيذ أحكام الإعدام، أو في أى حرفة أخرى تكسب بعداً رمزياً مشيئاً يتجاوز حقيقة
الوظيفة (ومن ثم يراها المجتمع مشيئة) مثل العاملين بالحلاقة أو البقالة أو في صناعة
الأحذية أو في محلات الغسيل، وأحيانًا العاملين في الزراعة في بعض المجتمعات.
ويلعب الفجر دور الجماعة الوظيفية التي تقوم بأعمال مشيئة في كثير من أنحاء أوربا.

٦- الجماعات الوظيفية الأمنية التي يعمل أعضاؤها في وظائف حساسة بسبب طابعها
 الأمني أو بسبب قربها من الحاكم وحياته الخاصة (الوزراء والأقزام والخصيان
 والجواسيس والطهاة).

وقد يكون من المفيد ملاحظة أن جماعة وظيفية ما قد تضطلع في وقت واحد بوظيفة مالية واستبطانية، أو مالية وقتالية، أو مالية واستبطانية وقتالية، كما يمكن أن تتحول وظيفتها من مالية إلى قتالية. ولنضرب مثلاً على ذلك بالجماعات اليهودية في الغرب، فقد كانوا جماعة وظيفية استبطانية قتالية في المجر في القرن العاشر، ولكنهم فقدوا دورهم القتالي وأصبحوا جماعة وظيفية مالية، ثم إن العثمانين بعد فتحهم للمجر حولوهم إلى جماعة وظيفية استبطانية تدين لهم بالولاء. أما في بولندا، فقد توطن اليهود بوصفهم جماعة وظيفية مالية. وبعد ضم أوكرانيا، تحولوا إلى جماعة استبطانية مالية شبه توصفهم جماعة الجيش البولندي. وقد اضطلم أعضاء الجماعة اليونانية في مصر بدور

الجماعة الوظيفية المشينة (بغايا ومغنيات) أو مالية (مستثمرون صناعيون ويقالون). ولكنهم، في فلسطين، اضطلعوا بوظيفة شبه أمنية، إذ يبدو أن حكومة الانتداب البريطاني هناك قررت تجنيدهم داخل الجهاز الحكومي موظفين حتى يمكنها أن تبقيهم بعزل عن الفريقين المتصارعين (العرب والمستوطنين الصهاينة) لتستطيع التحكم فيهم وضمان أدائهم لوظيفتهم بطريقة كفأة. ويبدو أن الفرنسين حولوا بعض أعضاء الجماعات الوظيفية المالية اليهودية إلى جماعة وظيفية قتالية بضمهم إلى الفرقة الأجنبية. ويانشاء الدولة الصهيونية، حولت الحضارة الغربية الملايين من اليهود إلى مادة بشرية وظيفية قتالية استيطانية.

وبالمثل، فإن الساموراى، وهم جماعة وظيفية قتالية ، تحولوا إلى رأسماليين قامت على سواعدهم الرأسمالية البابانية ذات الطابع الحناص شبه الإقطاعى . ويمكن لجماعة وظيفية قتالية أن تتعاون مع جماعة وظيفية مالية كما حدث فى مصر حيثما تعاون المماليك مع الشجاد الأجانب من الإيطاليين والمالطيين وغيرهم . ومن المعروف أن بعض الممولين الميادد فى الدولة العثمانية كانوا يتعاونون مع الإنكشارية بل ومولّوا تمردهم ضد السلطان العثماني .

ويكن لوظيفة واحدة أن تكون متميَّرة ومشينة ونافعة في الوقت ذاته. فالمرابي يقوم بوظيفة متميَّرة، حيث يمثلك رأس المال ويحقق أرباحًا طائلة دون أن يبذل جهدًا عضليًا (أو فكريًا) كبيرًا، ولكنها وظيفة مشينة؛ فالمرابي شخصية طفيلية موضع كره الجميع. ولنضرب مثلاً آخر بوظيفة الحداد. فالحداد لابد له من أن يمثلك أسرار مهنه التي توارثها أبّا عن جد. وهي مهنة غربية، فهو يستخدم النار (التي لا جسد لها) فيطوع الحديد (الصلب) وهو ما يكبه هيبة ومهابة. ولكنه، في أثناه عارسته لهنته، قد تحترق أطراف أصابعه، كما يعلو وجهه السواد، فهي مهنة خطرة وغير نظيفة. ولذا، كانت بعض للجنمعات تربط بين مهنة الحداد كانت دائمًا مفيدة، بل أساسية وحيوية لكل المجتمعات. والبغاء أيضًا يتسم بالازدواجية نفسها، فمن تقوم به أنثي متميَّرة (فهي محط رغبة الرجال) ومثينة (لأنهم يستخدمونها).

ويمكن لمهنة مشيئة أن تصبح مهنة متميِّرة مع التطور التاريخي (ومع تصاعد معدلات العلمنة). ومهنة التمثيل في المجتمعات التقليدية والانتقالية مهنة مشيئة لا يقوم بها سوى الغرباء، ومن هنا كانت عشلات مصرحتي عهد قريب مجندات من الخارج أو من بين صفوف المجتمع (ومن بين

خريجات المعهد العالى للسينما). ثم تحوكت المهنة المشينة إلى أكثر المهن تَميزُا، وأصبح حلم النجومية هو حلم كثير من الفتيات، وهو حلم كل فتاة في العالم الغربي، فالنجم هو قديس الحضارة العلمانية ورمزها الأكبر. وقل الشيء نفسه عن وظيفة الدبلوماسي والمضيفة.

# أسباب وتاريخ تحول الجماعات اليهودية إلى جماعات وظيفية،

تناولنا من قبل الأمباب المؤدية لظهور الجماعات الوظيفية بشكل عام، ويمكن هنا أن نخفض من مستوى التعميم ونتناول الأسباب التي تؤدي إلى تُحوُّل كثير من الجماعات اليهودية إلى جماعات وظيفية. وللإجابة عن هذا التساؤل لابد من استخدام غوذج مركب يعود بجذور الظاهرة إلى مراحل تاريخية كثيرة وإلى العناصر الاقتصادية والمدينية والسياسية:

١- يبدو أن العبرانين، منذ بداية ظهورهم في التاريخ، كانوا يُشكّلون جماعة وظيفية. فقد كانوا بدواً رُحَّلاً تُجنّدهم المجتمعات المختلفة للاضطلاع ببعض الوظائف التي يأنف أعضاء الأغلبية من القيام بها. وكلمة «خايبرو» (التي يُقال إنها أصل كلمة «عبري») تعنى العبد الذي أصبح كذلك بمحض اختياره (أي مرتزق). ثم أخذ العبرانيون يستقرون تدريجيا منذ عصر القضاة وحتى عصر المملكة العبرانية المتحدة، حيث أصبحوا شعبًا رعويا تشتغل بعض قطاعاته في الزراعة والحرف البدائية، ولم يعملوا بالتجارة على نطاق واسع. وفي هذه الفترة بدأ بعض العبرانين يعملون جنودًا مرتزقة. ويمكن القول بأن أول دياسبورا يهودية حقيقية هي الجماعة العبرانية الاستيطانية التي وطبعا فراعة مصر في جزيرة إلفتاين، لحماية حدود مصر الجنوبية، وهو تقليد استمر بعد ذلك في مصر البطلمية وفي سوريا السلوقية. ولم تكن هذه الدولة تتمتع بمستوى تكنولوجي أو حضارى متقدم، ولهذا لم تكن قادرة على تشغيل كل سكانها، الأمر الذي اضطرهم إلى الهجرة.

٢- كانت المملكة العبرانية المتحدة (والمملكتان العبرانيتان بعدها) دولة ضعيفة غير قادرة على حماية رعاياها، الأمر الذي أسفر عن أسر عشرات وربا مثات الألوف منهم، حيث هُجَّروا إلى بابسل وآنسور فتحولسوا إلى جماعات بشرية غريبة يمكن تجنيدها بوصفها مرتزقة أو مستوطنين، كما أنهم تخصصوا هناك في وظائف بعينها دون غرها.

٣-استمر العبرانيون في العمل بالزراعة بعد التهجير البابلي، وإن بدأت تظهر بينهم قطاعات من الأثرياء الذين بدءوا يعملون في التجارة وأعمال الصرافة، كما تزايد عدد اليهود المرتزقة. وبدأت بعض الجماعات اليهودية تتحولً إلى جماعات وظيفية استيطانية وقتالية وتجارية.

٤- عاحمةً هذا الاتجاه، وجود كثير من الجساعات اليهودية في الشرق الأوسط وفي حوض البحر المتوسط، وهي منطقة سيطرت عليها كثير من الإمبراطوريات، الواحدة تلو الأخرى، وكانت القوى الإمبراطورية الصاعدة تتحالف مع أعضاء الجماعات اليهودية نظراً لعدم خشيتها منهم وتجندهم في صفوفها بوصفهم مرتزقة أو مستوطنين أو حتى جواسيس.

٥-كانت فكرة الوطن الأصلى، مركز الاحتمام الديني لأعضاه الجماعات اليهودية، تساعد على إضعاف علاقتهم بوطنهم الجديد، وعلى عزلتهم عن مجتمعاتهم، وعلى انغلاقهم على أنفسهم. وكان من الممكن أن تختفي هذه الجماعات تمامًا يسقوط الهكار، ولكن الذي حدث أن فكرة الوطن الأصلي (الحنين إلى صهيون) حلت محل الوطن الأصلى ذاته، وهو ما أعطى أعضاء الجماعات اليهودية تَماسُكًا إِنْيَا\_ولكنه تَماسكُ وهمي لأنه لم يَعُد هناك مركز قومي فعلي يحدد المعايير الدينية أو القومية . وينما كانت الهويات البهودية تتشكل في الواقع من خلال تشكيلات حضارية مختلفة، كان أعضاء الجماعات اليهودية يدورون في إطار فكرة الهوية اليهردية الإثنية الدينية الواحدة. وهذه التركيبة مناسبة إلى أقصى درجة للجماعات الوظيفية، ففكرة الوطن تضمن تماسكهم وعزلتهم وتجرُّدهم اللازم للاضطلاع بوظائفهم المختلفة، بينما يساعد تكيفهم الفعلى على زيادة كفاءتهم وعلى أن يصبحوا في للجثمع دون أن يكونوا منه. وقد دعُّم تدوين التلمود هذه الازدواجية: الاستقلالية الإثنية النَّفسية من ناحية والتكيف والاندماج الفعلي من ناحية أخرى. فالتلمود يضم التفاصيل الخاصة بشعائر الصلوات في الهيكل وكل التفاصيل الخاصة برداء الكاهن الأعظم والشعائر الخاصة بسنة اليوبيل والسنة السبنية، كما يضم أدق التفاصيل الخاصة بما مسحدث بعد عودة الماشيِّح إلى صهيون وكل الشعائر الخاصة بحياة اليهودي خارج مجتمع الأغيار، أى أن التلمود كرَّس عزلة أعضاء الجساعة وقشنها وزود فكرة الهوية البهودية بإطار واضح وتُحوَّل هو ذاته إلى اوطن اليهود [الوهمي] المتقل؛ الذي يشكل نقطة مرجعية نفسية دون أن يكون مأوى حقيقيًا لهم.

٦- طبيعة المجتمع الإقطاعى فى الغرب من أهم العوامل التى أدَّت إلى تَحولُ كثير من
 الجماعات اليهودية إلى جماعات وظيفية.

(1) وقد أشرنا إلى أن أحد أهم أسباب ظهور الجماعات الوظيفية وجود ثغرة في المجتمع بين رغباته و حاجاته من جهة ومقدرته على الوفاء بها من جهة أخرى. وقد كانت مثل هذه الثغرة قائمة في المجتمع الإقطاعي الغربي، حيث كان هناك نبلاء وفرسان من ناحية وفلاحون من ناحية أخرى. وكان النشاطان الأساسيان هما القتال والزراعة، وأدَّى هذا إلى تَرك النشاطات المالية والتجارية وبعض الحرف في حاجة إلى عنصر غريب ليقوم بها. وقد قامت كل من المدن المختلفة وأعضاء الجماعات اليهودية بسد هذه الثغرة. وينما كان اندماج المدن في الاقتصاد القومي يتزايد على مر الأيام، حتى أصبحت جزءاً عضوياً منه وقامت بتغييره وقيادته في يتزايد على مر الأيام، حتى أصبحت جزءاً عضوياً منه وقامت بتغييره وقيادته في نهاية الأمر، كانت غربة أعضاء الجماعات اليهودية وعزائها وانفصالها تتزايد، وكان وضعها بوصفها جماعة وظيفية غير ملتحمة بالاقتصاد الوطني يتعمق.

(ب) كان أعضاء الجماعات اليهودية يشكلون الأقلية الوحيدة في الغرب تقريبًا، لذا كنان عليهم الاضطلاع بكثير من الوظائف المشيئة والمتميزة (المالية والحرفية والمهنية). وساهمت عمليات الطرد المختلفة (التي استمرت حتى نهاية القرن التامع عشر ووصلت إلى ذروتها مع وعد بلغور) في تدعيم هوياتهم بوصفهم جماعات وظيفية، إذ إنها لم تضرب بجذورها في أي رقعة جغرافية.

٧- ويرغم أحمية كل الأسباب السابقة ، فإن أحم أسباب تَحولُ الجماعات اليهودية إلى
 جماعات وظيفية حو علاقتهم بالزراعة وملكية الأرض الزراعية :

(أ) ففى العصور الوسطى فى الغرب، على عكس ما هو شائع، كان من حق البهود فى كثير من بقاع أوربا امتلاك الأراضى الزراعية. وبدءاً من القرن الثالث عشر الميلادي، ضاقت الرقعة الزراعية فى أوربا وظهرت قوانين تمنع أعضاء الجماعات البهودية (والأديرة والكنائس) من ملكية الأرض. وربما شكل أعضاء الجماعات البهودية بالذات خطراً على الرقعة الزراعية لأنهم عنصر تجارى متحرك، ولذا ظهر الحوف من أن يحوز البهودي أرضاً زراعية وهو غريب متنقل، فتتقل ملكيتها إلى غرباء ويصب ربعها خارج الإمارة التي تُوجد فيها.

(ب) وكان محرّمًا استنجار أرقاء مسيحين لزراعة الأرض، وفي الوقت نفسه، حرّمت عليهم الشريعة اليهودية استشجار أرقاء يهود، الأمر الذي جعل الملكية

الزراعية شيئًا غير مثمر بالنسبة لليهودي. كما أن تحريم العمل على اليهودي في يوم السبت وتحريمه على المسيحيين يوم الأحد، جعل التعاون بينهما مستحيلاً لأن هذا يعني إجازة أسبوعية مدتها يومان، وهو ما جعل النشاط الزراعي غير مربع بل مستحيلاً في بعض الأحيان.

(ج) يبدو أن الطبيعة الطائفية للجماعة اليهودية، وضرورة القيام بالشعائر الدينية، جعلت اليهرد يُفضلون الإبقاء على الصلات الدائمة فيما بينهم للقيام بالشعائر التي لا يُسهل القيام بها في ظروف الوحدات الريفية المتباعدة. وقد أوجد هذا البنيان المتميِّر أنجاها بين القادمين الجدد للبقاء في المجتمعات التي أقامها أبناء ملتهم.

كل هذه الأوضاع اضطرت أعضاء الجسماعات اليهودية لبيع أراضيهم الزراعية ، وصدرت التشريعات التى تُعرِّم عليهم امتلاكها ، فزاد تركُّرهم فى التجارة وتبلور وضعهم يوصفهم جماعة وسبطة تجارية أو مالية .

مع حلول العصور الوسطى في الغرب، ابتداءً من القرن التاسع الميلادي على وجه الخصوص، تسارعت عملية تحويل الجماعات اليهودية في العالم الغربي إلى جماعات وظيفية ، حيث ملا اليهو د الفراغات بين طبقة النبلاء وطبقة الفلاحين وأصبحوا أقنان بلاط (انظر الفصل السابع)، أي جماعة وظيفية مالية تابعة للبلاط الملكي تضطلع بدور التجارة والربا وجمع الضرائب، وهي في الواقع مسميات مختلفة للجماعة الوظيفية التي تُستخدّم أداة لها. ونُظرًا لوجود جماعات يهودية في العالمين الإسلامي والمسيحي، فقد استفاد أعضاؤها من شبكة الاتصالات الدولية وأصبحوا يشكلون ما يشبه الجماعة الوظيفية المالية على المستوى الدولي، واشتغلوا بالتجارة الدولية (مثل تجارة الفراء والمنسوجات والتوابل والرقيق) وأعمال الصيرفة. وبدأ تَركُّزهم في الحرف التي تتطلب مهارة فنية فاثقة مثل صناعة الزجاج والصباغة، أو ترتبط بسلم معينة مثل الذهب ودبغ الجلود والخمور (وهي عادةً سلم نادرة أو نفيسة أو غير عادية وذات طابع استهلاكي) أو في الحرف التي يمكن لصاحبها أن يحمل أدواته ورأسماله السائل معه (السجاد الجواهر ـ أدوات خاصة). ويمكن القول بأنه مع حلول القرن الثالث عشر الميلادي، أصبح ذلك هو الوضع القانوني والاقتصادي لمعظم الجماعات اليهودية في أوربا الإقطاعية (لكن هذا لم يكن يعني عدم وجود فلاحين يهود يعملون بالزراعة، فقد كان هناك، في البلقان وبلاد الخزر والصين وبولندا وإسبانيا المسيحية، يهود يعملون بهذه المهنة).

ويلاحظ أن ظاهرة تحول بعض أعضاء الجماعات اليهودية إلى جماعات وظيفية لم

تكن مقصورة على العالم الغربى وإنما امتدت لتشمل العالم الإسلامي، ولكن اليهود لم يكونوا الجماعة الوظيفية الوسيطة الوحيدة فيه. كما أنه كان ثمة تنوع في حرف ووظائف أعضاء الجماعات اليهودية ونشاطهم الاقتصادى في العالم الإسلامي، حتى إن هرمهم الاقتصادى والحرفى في المجتمع كالمقتصادى والحرفى في المجتمع ككل.

#### أصول نموذج الجماعة الوظيفية،

وقد يكون من المفيد أن نين كيفية تشكل نموذج الجماعة الوظيفية. تعود جذور النموذج إلى تجربتي الحياتية. فإدراك الفرق بين التعاقد (في مجتمع الإسكندرية الذي انتقلت إليه عام ١٩٥٥) والتراحم (في مجتمع دمنهور الذي وُلدتُ فِيهُ) ساهم في تطوير هذا الفهوم (فالجماعة الوظيفية جماعة تعاقدية لا تدخل في علاَّقة تراحمية مع المجتمع). وقد لاحظت في مقتبل حياتي الفروق الواضحة بين البورجوازية الريفية والبورجوازية الحضرية (بورجوازية أهل القاهرة والإسكندرية)، مما جعلني أتوصل إلى أن الموقع الطبقي للإنسان لا يصلح وحده لتحديد موقفه، وأن هناك عناصر غير اقتصادية (مثل الانتماء والثقافة) تمتزج مع العناصر الاقتصادية بحيث لا يمكن فصل الواحد عن الآخر. وقد نشأت في دمنهور التي كان أهلها يتباهون بأنه لا يوجد فيها أي تاجر أجنبي، وأن التاجر الأجنبي الوحيد ذُبح منذ زمن بعيد! وقد حكى لي والدي قصة مصنم الكبريت الموجود في دمنهور . فقد قرر أحد التجار الدماهرة أن يؤسس هذا المصنع، فاستدعى خبيراً أجنبياً حتى يُصنِّم خلطة الكبريت، وأنه حينما طلب منه أن يُعلِّمه أسرار المهنة رفض (النه كان يعرف أن صاحب المصنع سيقوم بطرده بعد ذلك). فأخبر التاجر الدمنهوري خبيره الأجنبي بأنه سيقوم بعدة إصلاحات معمارية . وبالفعل قام بإعادة تشييد السقف حينما كان الخبير يقضى إجازته السنوية، ولكنه بني كوة سرية في السقف يمكنه من خلالها مراقبة الخبير وهو يُعد خلطة الكبريت. وكان صاحب المصنع بتظاهر بأنه عائد لمنزله ثم يصعد إلى مسقف المصنع وينام على بطنه ليراقب السيد الخبير، ثم يعود إلى منزله ويعلده إلى أن توصل إلى سر الخلطة فطرده.

وقد عشت في الإسكندرية منذ عام ١٩٥٥ حتى عام ١٩٦٣. وكانت الإسكندرية مدينة تهيمن عليها جماعات البونانين والإيطالين وغيرهم إلى أن كان عام ١٩٥٦ (مع العدوان الثلاثي) وحل محلهم مصريون. ولاحظت أن هناك بعض الصناعات (مثل صناعة السينما وقطاعات الفن [الفناء الرقص - بل والرسم والنحت أحيانًا]) يتركز فيها الأجانب وبعض يهود مصر، تمامًا مثلما لاحظت أن كثيراً من مضارب الأرز في الإحانب وبعض يهود مصر، تمامًا مثلما لاحظت أن كثيراً من مضارب الأرز في الإسكندرية يمتلكها يونانيون، وأن هذه الصناعات والقطاعات يتم تمصيرها (أي تصفية الجماعات الوظيفية التي تركز فيها) بظهور عناصر مصرية محلية. وقد رأيت أبى داخل هذا النمط: تاجر من دمنهور يتحول إلى أحد رجالات الصناعة حينما يرحل أصحاب المصانع الأجانب الذين كان يشترى منهم البضائع. وقد لاحظت ضعف الانتماء الوطنى عند أبناء الأجانب الذين زاملتهم في جامعة الإسكندرية الفمصر بالنسبة لهم هي مجرد مكان يستمتعون به.

وعما استرعى انتباهى أن بعض الوظائف التى كانت هامشية يضطلع بها الأجانب وحمدهم تصبح وظائف محترمة تحلم بها بنات الناس الطبين. خذ، على سبيل المثال، وظيفة المضيفة حتى الستيبات وبداية السبعيبات، لم يكن من الممكن لأحد أن يذكر أن أخته أو إحدى قريباته تعمل مضيفة، وكانت المضيفات يقلن دائمًا إنهن سبعملن لعدة سنوات ثم يستقلن، أى أن عملهن بهذه الوظيفة ليس هو نهاية المطاف. وكان الوضع نفسه ينطق على الممثلات.

كان يمكن لكل هذه التجارب أن نظل مجرد تجارب شخصية ، لولا قراءتى لكتاب ماركس المسألة السهودية الذى يتحدث فيه عن سيادة العلاقات التعاقدية في للجتمع بحسبانه «تهويدًا» للمجتمع ، أى أنه حول اليهودى إلى نموذج . وكذلك كتاب المفكر الماركسي (التروتسكي) أبراهام ليون Abraham Leon المسألة اليهودية الذى طور فيه مفهومه لليهود بوصفهم أمة/طبقة ، وهي محاولة للتركيب، عن طريق مزاوجة مفهومين مختلفين متناقضين: الطبقة والأمة .

وقد ازداد غوذج الجماعات الوظيفية تبلوراً في الرياض، إذ يُسار إلى الأجانب أمثالي من العاملين في البلاد الخليجية باسم «الوافدين» وأحياناً «المتعاقدين». وقد كان اصطلاح «متعاقدين» يصف موقف العاملين في دول الخليج ورؤيتهم بدقة. فهم موجودون في هذه الدول لأنها في حاجة إلى خبراتهم. وحينما يكتسب أهل البلد هذه الخبرات، فعلى المتعاقدين أن يعودوا إلى بلادهم. فالعلاقة بين البلد المضيف والمتعاقد علاقة تعاقدية نفعية. وكانت بعض الجهات التي يعمل فيها المتعاقدون لا تخبرهم بتجديد عقودهم أو إلغائه إلا في آخر لحظة، وقبل إن الهدف هو ضمان كفاءة المتعاقد وولاثه اللذين لا أساس لهما سوى العقد وتشهبان فور إلغائه! كما كان يُستغنى أحيانًا عن المهنين ذوى الخبرة لهما سوى العقد وتشهبان ذوى الخبرة

الذين يتقاضون مرتبات عالية (أساتذة الجامعة مثلاً) ويُستبدل بهم مهنيون حديثو التخرج، وذلك بهدف التوفير، (لفك الواحد باثنين) كما يقال؛ وهذه العبارة هي حوسلة كاملة للمتعاقد، أي تحويله إلى وسيلة ومن كيف إلى كم.

وبالفعل، يعيش كثير من المتعاقدين في عزلة لا يشعرون بأي عاطفة نحو الوطن المضيف، تتهى علاقتهم به مع انتهاء العقد، ويتحدث كثير منهم عن العودة إلى بلاده الأصلية، ولكنها في واقع الأمر تتحول في ذهنهم إلى أرض المعاد يتحدثون عن العودة إليها ولا يعودون إلا عند انتهاء العقد. فالوطن الأصلى ليس سوى النقطة المرجعية الصاحة التي تقوض العلاقة بين الزمان والمكان اللذين يعيش فيهما (فهو مقيم مؤقت)، عا يجعله شخصية حركية، وكيانًا غير متجذر في أي شيء، ويجعله يتحمل وضعه لأنه وضعم وقت وحسب.

وكان كثير من المتعاقدين يعيش في ظروف معيشية مزرية لا يمكنه هو نفسه أن يرضى يها في بلده، ولكنه قَبِل ذلك حتى يحقق التراكم، ولأن فترة التراكم التقشفية قصيرة. وينتج عن هذا تقتير شديد على النفس إلى درجة متطرفة أحيانًا.

ويعيش المتعاقدون عادةً في جيتو خاص بهم، إما في معسكرات عمال (إن كانوا من عمال النظافة مثلاً) وإما في شقق مكيفة الهواء (إن كانوا من المهنين). ولكن، صواء أكانت معسكرات بسيطة أم شققاً مكيفة، فإنها بعيدة عن أصحاب البلد. والمتعاقدون لا علاقة لهم بالأوضاع السياسية ولا بعامة الشعب في بلدهم المضيف. فهم يتبعون المكومة أو الكفيل. أما الحلولية فتظهر في تباهى المتعاقدين ببلدهم وكأنهم شعب الله المختاد.

وقد أحببت السعودين إلى درجة كبيرة، إذ وجدت بين طلبتى وفاء وطيبة وذكاء خارقًا. وفكرت مرة في أن أرتدى الزى السعودى حتى لا يشعر طلبتى بأن أستاذهم مختلف عنهم، فنحن كلنا عرب وصلمون. وكنت أغدث مع صديق سعودى عن عزمى هذا، فحذرنى من أن أفعل، إذ سيُعدُ هذا محاولة للتقرب من السعودين وشكلاً من أشكال النفاق. وحينما تعمقت في موضوع الرداء هذا، اكتشفت أنه ليس مجرد زى محلى، وإلما هو في واقع الأمر حاجز نفسى أقلمه المجتمع (بشكل واع أو غير واع) حتى يظل هناك حد واضح بينه وبين «المتعاقدين الغرباء» (وهذا هو الأسم الذى اخترته في البداية لأحضاء الجماعات الوظيفية). واكتشفت أن هناك حواجز غير الرداء (علاقات التزاور العلاقات بين الذكور والإناث)، أي اكتشفت لغة كاملة من الرموز لتفريق أهل التزاور العلاقات بين الذكور والإناث)، أي اكتشفت لغة كاملة من الرموز لتفريق أهل

البلد عن الغرباء المتعاقلين، ووجدت شبهًا كبيرًا بين وضع اليهود في الحضارة الغربية (يعيشون في البلد ولكنهم ليسوا منه) وبين وضع المتعاقدين الغرباء.

وقد ظهر نموذج الجماعة الوظيفية بشكل جنينى فى موسوعة ١٩٧٥ ، فتعمق واتسع فى السعودية ثم الكويت، وخرج من عالم التجارة إلى عالم النشاط الإنسانى ككل، ووضع الغريب فى للجتمعات الإنسانية ، بل والطبيعة البشرية ذاتها (أو «الإنسانية المشتركة» ، كما أفسل القول الآن) . ودرست بعض أعسمال جورج زييل George Zimmel ، عالم الاجتماع الألمانى الذى كتب عن سوسيولوجيا الغريب، وبطبيعة الحال، قرأت بعض أعمال ماكس فيبر Werner Sombart وفرنر سومبارت Werner Sombart ، وهم الذين يتناولون إشكالية أصول الرأسمالية وعلاقتها باليهود واليهودية («رأسمالية اليهود المنبوذة» كما يسميها فيبر) . كما درست بعض الأدبيات الخاصة بالجماعات (التجارية) الوسبطة والجماعات التجارية الهامشية فى علم الاجتماع الغربي .

ولعل غوذج الجماعة الوظيفية قدتم تطويره بشكل حاسم لدى تأليف موسوصة اليهود واليهودية والصهيونية ذاتها، فمن خلال عمليات الرصد المستمرة لوظائف اليهود بدأ غط يتحدد، يظهر ويتكرر، حاولت في بداية الأمر تفسيره من خلال الأطروحات التي استخدمتها في موسوعة ١٩٧٥، ولكن نطاق النمط السائد ضاق عن التفاصيل المتزايدة، فاضطررت إلى توسيع حدوده وإعادة تسميته عدة مرات إلى أن انتهى بي الأمر بمصطلح حجماعات وظيفية،

## الفصل الثانى الجماعات الوظيفية، دراسة تطبيقية

درسنا فى الفصل السابق السعات الأساسية لنموذج الجساعات الوظيفية وغوذج الجساعات الوظيفية وغوذج الجساعات الوظيفية النصل أن ندرس الجساعات الوظيفية اليهودية وكيف تشكل النموذج. وستحاول فى هذا الفصل أن ندرس تبديات التموذج. وعلى الرغم من تعدد هذه التبديات وتنوعها، فإن استخدام النموذج المركب الذى وضعناه سيساعد على كشف الوحدة الكامنة خلف التنوع.

## أقنان ويهود البلاطء

من أهم تبديات غوذج الجساعة الوظيفية ما يسمى اأقنان ويهود البلاطا، وهما ظاهرتان ظهرت الأولى منهما في العصور الوسطى والثانية في القرن السادس عشر في أوريا. وكي نفهم الظاهرة الأولى، أي ظاهرة يهود البلاط، سنحاول كشف أبعاد المفهوم الديني والشعب الشاهده. ساد هذا المفهوم في العصور الوسطى الكاثوليكة في الغرب، وهو مفهوم له جانبان متناقضان ولكنهما مع هذا متكاملان. أما الجانب الأول، فهو رؤية الكنيسة لليهود بحسبانهم الشعب الذي أذكر المسيح المخلص عسى بن مريم الذي أدسل إليهم فصلبوه بدلاً من الإيمان به. وقد رأى آباء الكنيسة أن الهيكل هُدم وأن اليهود تشسّوا عقابا لهم على ما اقترفوه من ذنوب.

أما الجانب الآخر، من فكرة الشعب الشاهد، فإنه يعود أيضًا إلى آباء الكنيسة، خصوصًا الفديس بولس، حيث يذهب إلى أن رفض اليهود قبول سيحهم للخلّص هو سر من الأسرار. وهم يحملون الكتاب المقدَّس الذي يتباً بمقلمه منذ أيام المسيح، ومع هذا ينكرونه، ولذا فقد وصفوا بأنهم «أغبياء يحملون كتابًا ذكيًا» (أي لا يعون فحوى ما يحملون). وتنبأ القديس بولس أيضًا بأن قسوة قلب إسرائيل ستزداد على مر الأيام إلى أن يتنصر الأغبار جميعًا، وحيتذ سيتم خلاص إسرائيل نفسها (أي اليهود) بوصفها شعبا

بالمعنى الديني . كما تنيأ بأن اليهود سيهيمون على وجوههم بلا مأوى ولا وطن حتى نهاية اذ مان .

وقد ساهم كلا العنصرين المتناقضين السابقين في صياغة السياسة الكاثوليكية إزاء الجماعات اليهودية، فكانت الكنيسة ترى ضرورة الإبقاء على اليهودية عقيدة وعلى اليهود شعبا شاهدا سيؤمن في نهاية الزمان بالمسيحية، ولذا تنبغى حمايتهم من الهلاك والدمار، ولكن يجب أيضاً وضعهم في مكانة أدنى من المسيحيين، ولهذا، كانت الكنيسة تقوم بحملات تبشيرية بين اليهود، ولكنها في الوقت نفسه كانت قنع تنصيرهم بالقوة وتُعرَّم توجيه تهمة الدم إليهم، ومن هنا كان الدور المزدوج للكنيسة؛ فقد ساهمت في اضطهاد اليهود ولكنها أدت في الوقت نفسه دوراً أساسيا في حمايتهم من الجماهير الغاضبة المستغلة وفي الإبقاء عليهم.

وقد وضع مفهوم االشعب الشاهدة اليهود على حدود التاريخ الغربي وعلى هامش التشكيل الحضارى الغربي، وعمقت حدوديتهم وهامشيتهم بحيث يمكن القول إن فكرة الشعب الشاهد الكاثوليكي هي المقابل الديني للمفهوم الديني لاقنان البلاط، ذلك المفهوم الذي لحدد وضع اليهود بوصفهم جماعة وظيفية وسيطة. ويُلاحظ أن فكرة الشعب الشاهد تؤكد ضرورة الحفاظ على اليهود أداة وعنصرا غريبا لا جذور له في الحضارة الغربية، وذلك ليخدموا غرضاً أو هدفاً غير يهودي.

وقد تعمق هذا الإطار الفكرى فيما بعد فى الفكر البروتستانتى الخاص بالعقيدة الألفية وعقيدة الخلاص الاسترجاعية التى ترى أن اليهود أداة من أدوات الخلاص، وأنه لابد من استرجاعهم لغلسطين تمهيداً لعودة المسيح المخلص، حيث ستدلع معارك ضارية تشهى بإيادة تُلثى اليهود وتنصير الثلث الباقى. وقت علمنة المفهوم فيما بعد فتحول إلى ما نسميه الشعب العضوى المنبوذه، أى أن اليهود يشكلون شعبًا عضويًا منبوذًا لا مكان له داخل الحضارة الغربية، وهو المفهوم الذى يشكل إطار التصور الغربى للجماعات اليهودية منذ أوانو القرن الثامن عشر الملادى.

بعد أن تناولنا المكون الديني في النموذج التحليلي المركب الذي نحاول صياغته، يمكننا تناول المكون الاقتصادي الاجتماعي، وهو ظاهرة «أقنان البلاط»، وهي ترجمة العبارة اللاتينية «سرفي كاميراي ريجيس «scrvi camerae regis»، وتعني حرفيا «أقنان أو عبيد الغرفة أو الحزانة الملكية». وكان المصطلح يعني عدة أشياء قد تبدو متناقضة: ١ \_ أن اليهود مبيد الملك أو الإمبراطور أو النبلاء . وهو أمر اختلف باختلاف الفترة الزمنية أو الرقعة الحفرافية .

٢\_أنهم ملكية خاصة للملك وحده.

٣ ـ أنهم، لذلك، يتمتعون بحمايته.

٤ ـ و يتمتعون بجزايا خاصة .

٥ ـ وأن أي سلطة غير البلاط الملكي لا يمكنها أن تتعرض لهم.

وقد كان أعضاء الجماعات اليهودية في الغرب يُعدُّون غرباء. وقد كان الغريب تطبق عليه قوانين الصيد التي تجعل بعض الحيوانات ملكية خاصة للملك بحسب القانون (العرف) الألماني؛ ومن هنا نجد أن اليهود كانوا يتبعون الملك ويُوضَعون تحت حمايته ويُصبحون من أقنانه. ومن هنا، كان لابد أن يستند وجودهم إلى مواثيق خاصة تمنحهم حقوقًا ومزايا معيَّة نظير اضطلاعهم بوظائف محدَّدة. ومن ناحية الأساس، كانت هذه الوظائف هي التجارة والربا وجمع الضرائب.

ويعنى مفهوم أقنان البلاط أن أعضاء الجماعات اليهودية، من خلال تبعيتهم المباشرة للملك، يقعون خارج نطاق العلاقات الإقطاعية، وأنهم بذلك أصبحوا جزءًا من الطبقة الحاكمة أو على الأقل أداة في يدها. ولم يكن اليهود ملكية خاصة للملك أو لغيره بالمعنى المجازى، كما قد يتبادر للذهن لأول وهلة، فقد كانوا ملكية خاصة بالمعنى الحرفى كالعبيد أو المماليك. وتعنى كلمة «سرفوس eservs» الملاتينية (الخادم) أو «العبد، أو «القنا». وقد عبر قانون إسبانيا الشمالية عن المفهوم حين نص على أن اليهود «عبيد الملك، وهم دائمًا ملك الخزينة الملكية». وفي قانون آخر، يُشار إلى اليهود بأنهم «رجال الملك، يرثهم من

يرث العرش . ويستخدم ميشاق ثالث اصطلاحات مشل: "جودايوس هابيرى ) واحق الاحتفاظ judacos habere أى "حق امتلاك البهود » أو "جودايوس تنيرى أى "حق الاحتفاظ بالبهود » بل وعبارة "جودي توسترى sjudci nostri أى "بهودنا». وقد وردنص ، فى أحد القوانين الصادرة في إنجلترا في الفرن الثانى عشر للبلادى ، يوضح هذا المفهوم عما أما ، جاء فيه ما يلى : "كل البهود حيثما كانوا في المملكة هم موالى الملك وتحت وصايته وحمايته ، ولا يستطيع أى منهم أن يضع نفسه تحت حماية أى شخص قوى دون رخصة بذلك من الملك ؛ لأن البهود أنفسهم وكل منقولاتهم ملك للملك («تشاتيل chatte) ، بذلك من الملك («تشاتيل ethith» ، متى شاء واستطاع ، أن يطالب بهم بحسبانهم حقا خالصاً له».

وكان يتم شراء أعضاء الجماعات اليهودية وبيعهم ورهنهم وكأنهم أشياء ثمينة. وفي ألمانياء أهدى أحد النبلاء عام ١٣٠٠ لأسقف مدينة مينز كل يهود فرانكفورت. وكان من الممكن أن يقوم مالك اليهود برهنهم، وقد منح هنرى الثالث يهوداً لابنه إدوارد الذي قام برهن اليهود لدى أعدائهم المرابين الكوهارسيين. وحينما منع هنرى الثالث (عام ١٣٥٦) القلعة وما حولها من أرض إلى جي دى روكفور، استثنى من ذلك غابة كنجزوود ويهود المدنة.

ولأن أعضاء الجماعات اليهودية كانوا سلعة ثمينة ، أمر هنرى الثالث (ملك إنجلترا) موظفى الحدود التابعين له بفتح الحدود أمام اليهود والترحيب بهم ، ولكنه أمر في الوقت نفسه بعظر خروجهم منها . وفي عام ١٢٥٤ ، قابله وفد من اليهود وطلبوا إليه السماح لهم بمفادرة البلد ، ولكنه رفض طلبهم وهددهم بأن من يُضبط وهو يعادر البلد سيُعاقب أشد العقاب . وإذا قُتل يهودى أو أُلحق به الأذى لا تُدفع ديته أو التعويض عنه لأهله وإنما كانت تُدفع للملك (شارلمان ، مثلاً) يوصفه مالك اليهود . وفي إسبانيا المسيحية ، كان من حق للحاكم اليهودية أن تصدر حكمها بالإعدام على أى يهودى ، وأن تقوم بتنفيذ الحكم عليه ولكن بعد أن تدفع ثمنه للملك . وإن الحقت إحدى المدن الأذى باليهود ، كان عليها دفع غرامة لملامراطور .

وكان بوسع من ليس لديه يهود أن يقتنيهم وأن يحصل على المواثيق الإمبراطورية التى تخول له ذلك. ففى عام ١٣٨٥، قامت مدن مقاطعة سوابيا بشراه اليهود المقيمين فيها من الإمبراطور حتى يتسنى للمدينة استغلالهم أو استشارهم بنفسها.

وكانت حماية الإمبراطور لليهود غند لتشمل حرية الحركة وإعفاءهم من كل القيود

التي كانت تعوق التقل والتجارة، كما كانت تشمل مزايا ضخمة تضعهم في مرتبة أعلى من كل طبقات المجتمع المسيحي في العصور الوسطى ربما باستثناء النيلاء، وكانت هناك حالات يتساوى فيها اليهود مع كبار النيلاء.

كان اليهود جماعة وظيفية مالية نشطة تساعد في تحويل الثروة الطبيعية للدولة إلى نقود. فهم وسيلة لزيادة دخل الأفراد وربع الدولة. فاليهود، بوصفهم أقنان بلاط، كانوا خاضعين تمامًا للملك أو لمن يمتلكهم، إذ كان يفرض عليهم ما يشاء من ضرائب. وفي العادة، كانت تُفرض عليهم ضرائب أعلى من تلك التي كانت تُفرض على التجار المسيحيين. وكان الملك يصرح لهم أحيانًا بفائدة أعلى مما هو مصرح به للمرابي المسيحي، المسيحين، وكان الملك يصرح لهم أحيانًا بفائدة أعلى مما هو مصرح به للمرابي المسيحي، أخرى، كان اليهود مجرد أداة في يد الحاكم يمكنه عن طريقها استغلال سائر طبقات المجتمع. فكان اليهودي يمتص الثروات والأموال من المجتمع، ثم يقوم الملك بعد ذلك باعتصاره عن طريق الضرائب الباهظة وبيع المواثيق والمزايا له. ومن هنا تشبيه أعضاء الجماعات اليهودية به الإسفنجة التي تمتص الماء ثم تفقده بالضغط عليها. واليهودي، بهذا المنى، علوك تستخدمها الملوك، كفرد في جماعة وظيفية قتالية، هي ميفه. أما أداة الاستغلال التي يستخدمها المهودي، فهي رأس المال الربوي. وإذا كان الملوك المقاتل يُريق دم أحداثه بسيفه حتى الميهودي يمتص المال والثروات والأموال، فإن اليهودي يمتص المال والثروات مباشرةً من رأس المال.

وقد ترجمت الجماعة الوظيفية في القرن السادس عشر نفسها إلى ظاهرة ايهود البلاط ، نتيجة للتحولات الاجتماعية والاقتصادية في للجتمع الغربي، ويهود البلاط هم وكلاء الحكام ومستشاروهم في الأمور التجارية والمالية في العالم الغربي، وهم من أهم الجماعات الوظيفية الوسيطة في عصر الملكيات المطلقة في أوربا، خصوصاً في وسطها، في القرن السابع عشر، وقد ظهرت حاجة الأمراء الألمان إلى يهود البلاط لملء الفراغ الذي خطقه تَقتُت الطبقة الوسطى الألمانية التي كانت قد وصلت إلى قدر عال من القوة قبل ذلك (ولكنها تفتّت إلى بورجوازيات صغيرة تقطن في مدن صغيرة وزادت العوائق الإنطاعية)، وتأكّل جهاز اللولة الألمانية ذاته. ومع قيام الإمارات الألمانية، حاول كل أمير على حدة أن يطور إمارته. ولكن الطبقات والنقابات الإقطاعية التقليدية كانت تقف حجر عيم حدة أن يطور إمارته. ولكن الطبقات والنقابات الإقطاعية التقليدية كانت تقف حجر عيم حدة أمام سعى الأمير إلى فرض هيمته وهيمنة الدولة على كل رعاياه وكل نواحى حياتهم

(وهذا هو هدف الدولة القومية الحديثة). كما أن الأمير كان يحتاج إلى رأس مال لتنمية دولته أو إمارته وتنظيم إدارتها، أى أنه كان فى حاجة إلى أدوات إنتاج وإدارة. وقد ظهر يهودى البلاط ليملأ هذه الفجوة وليصبح أداة إنتاج وأداة إدارة. وكان يهود البلاط مرشحين لهذا، أكثر من أى مادة بشرية أخرى، لعدة أسباب: لأنهم كانوا يمتلكون رأس المال اللازم لعملية التنمية، كما كانوا جزءًا من شبكة مالية ضخمة تُسهل لهم عملية اقتراض الأموال المطلوبة. وكان لديهم الخبرة الإدارية اللازمة لإدارة الإمارات الجديدة. ولم يكن يهود البلاط يتمتعون بأى حقوق، سواء حقوق مواطنى المدينة أو حقوق أعضاء نقابات الحرفين أو الطبقات والفتات الإقطاعية. ولم يكن هناك مؤسسة، مثل الكنيسة، عميم الأمير يخلعها عمية حين يقرد ذلك.

لكل ما تقدَّم كان بهود البلاط رجالاً هامشيين لا حقوق لهم ولا أساس من القوة ولا أمل لهم في الحصول عليها. وهم في هذا يشبهون الخصيان، وكما وصفهم أحد الكثّاب فهم خصيان غير مخصيين. ومن ثمَّ فهم لا يهدَّدون الأمير من ناحية، كما أنهم يشكلون أدانه الإنتاجية والإدارية ذات الكفاءة المطلوبة من ناحية أخرى.

وكانت الملاقة بين يهود البلاط والأمراء علاقة نفعية تمامًا، فهم يستفيدون من علاقتهم بالحاكم ليحققوا الثروات ويحصلوا على المزايا. وهو بدوره يقى عليهم بمقدار ما يستفيد من وجودهم بوصفهم مصدراً لا ينضب للشروة، يعتصر كميات كبيرة من أموالهم عن طريق الضرائب التى يفرضها عليهم ومن خلال الهدايا التى كان يحصل عليها منهم في مناسبة تتويجه وفى غير ذلك من المناسبات. كما أنهم كانوا يشترون منه حقوقهم وامتيازاتهم نظير أموال طائلة. وإلى جانب هذا، كانوا يؤدون كثيرا من الحدمات للبلاط، أى أنهم كانوا أداة للتاج لا تربطهم به رابطة وثيقة تتجاوز المستوى الاقتصادى النفعى. وكان كل يهودى بلاط يملاً فجوة وظيفية محددة، ويرتبط وجوده وكذلك مكانته بها، فإن انتفى عن يهود البلاط ويتخلص منهم عندما يشغل عنصر اقتصادى آخر وظيفتهم، كأن تنشأ طبقة بورجوازية ويتسم نطاق رغباته بحيث لا يستطيع الموكون اليهود أن يقوا بحاجاته.

وكان من السهل على الملوك التخلص من يهود البلاط، بل ومن كل الجماعات اليهودية، لأنهم لم يكونوا أصحاب رؤوس أموال ضخمة وإثما كانوا أساسا، وبالدرجة الأولى، عنصرًا اقتصاديا إداريا كفئا تتبعهم شبكة اقتصادية ضخمة. وللما، لم يكن أعضاء الجماعة يشكلون طبقة مستغلة ذات نفوذ وكيان مستقلين وإنما كانوا أداة استغلال تابعة وعميلة ومرتبطة بإحدى الطبقات أو القطاعات الحاكمة. كما أنهم كانوا مكروهين من الجماهير بوصفهم أداة الاستغلال المباشرة، ومن البورجوازية للحلية لأنهم يشكلون غربعاً لها، ومن النبلاء وكثير من أعضاء النخبة الحاكمة لأنهم أداة في يد الملك يستخدمها لتدعيم نفوذه على حسابهم. ولم يكن لأعضاء الجماعات البهودية أي علاقة حميمة بأيًّ من فئات المجتمع . وكثيراً ما كانت تُصادر أموال يهودي البلاط بعد موته، كما كان الأمير أو الملك يرفض دفع الديون التي عليه . أما الذي لم يفقد ثروته بهذه الطريقة، فقد أدَّت التحولات الاقتصادية، مثل اتساع نطاق الرأسمالية الغربية أو تزايد ضخامة مشروعاتها أو ظهور بورجوازيات محلية قوية ، إلى تهميشه أو إفلاسه، حيث لم يكن بمقدوره الصمود في حلبة المنافسة ، خصوصاً وأن استثمارات يهود البلاط كانت دائماً مرتبطة بالدولة ولم تصبح قط مشروعاً خاصا بمعنى الكلمة . لكل هذا، لم يؤدّ يهود البلاط أو أثرياه اليهود على وجه العموم دوراً حاسماً في نشوه الرأسمالية الغربية الرشيدة .

### الأرندا والشلاختا والإقطاع الغريى،

كان أقنان و يهود البلاط بحملون رأس المال وخبراتهم الإدارية والنجارية سلاحا أساسيا يمتص الحاكم من خلاله ثروات شعبه ويطور قطاعات في اقتصاد بلده لا يمكنه أن يطورها إلا من خلال هذا السلاح أو هذه الآلية. ونفس النمط سنكتشفه في يهود بولندا وإن كان سيُضاف له بُعد شبه قتالي.

وكلمة «أرندا» كلمة بولندية تعنى حرفيا «أجرة» تدفع مقابل استجاد، وهى مصطلح يُستخدم للإشارة إلى استنجار ممتلكات ثابتة، مثل الأرض والطواحين والفنادق الصغيرة ومصانع الجعة ومعامل تقطير الكحول، أو إلى استيازات أو حقوق خاصة مثل تحصيل المجعارك والفرائب. وقد تم تبنى المصطلح بنفس المنطوق والمعنى فى اليديشية والعبرية. وكان يُسلر إلى المستأجر ذاته، خصوصًا الصغير، على أنه «أرندا»، كما كان يقال له «الأرنداتور». وكان المصطلح ذائع الانتشار ويصف واحداً من أهم جوانب الاقتصاد البولندى الليتوانى فى أواخر العصور الوسطى. وقد ارتبط اليهود بنظام الأرندا من البيود، خصوصًا وأن المؤسسة بدايته. فقد كانوا مؤهلين أكثر من غيرهم للإضطلاع بهذا الدور، خصوصًا وأن المؤسسة البهودية الأرثوذكية أحلت عمليات الإقراض بالربابين اليهود من خلال التحلة (أو التحايل العقلى على الأوامر والنواهى اليهودية)، وهو ما جعل من السهل على أى يهودى

أن يمول يهوديا آخر ويقرضه برباء الأمر الذى وفر الاعتمادات اللازمة للاستشمارات. وكان الارتباط بين أعضاء الجماعة اليهودية في بولندا وهذا النظام من العمق بحيث إن كلمة «أرنداتور» أصبحت مرادفة لكلمة «يهودي».

وكان يُشار إلى الأرندا، فى بداية الأمر، بمصطلح «الأرندا الكبرى» أو «الأرندا الملكية» أو «الأرندا الملكية» أو «الأرندا المحكومية». ويشير هذا المصطلح إلى استنجار الاحتكارات العامة والعوائد العامة. وكانت أول أرندا كبرى حصل عليها أعضاء الجماعة اليهودية هو حق تحصيل بعض العوائد الملكية، أو حق إدارة مؤسسات ملكية مثل دار صك النقود ومناجم الملح والجمارك أو جمع الضرائب. وقد انتشر المستأجرون اليهود من غط الأرندا فى المقاطعات الشرقية من بولندا فى القرن الحامس عشر. أما فى غرب بولندا، حيث كان يتوافر للنبلاء البولندين (الشلاختا) وأسمال كبير، فقد منع اليهود من استنجار حق تحصيل العوائد الملكية باعتبار أن هذه صعلية مربحة. ومع ازدياد نفوذ النبلاء، اتخذ البرلمان البولندي (سيم) قراراً عام ١٥٣٨ بمنع اليهود من استشجار العوائد والمؤسسات الملكية. وقد اتخذ مجلس البلاد الأربعة قراراً عائلاً حتى يقلل من الاحتكاف بين اليهود والنبلاء. ولكن القرار لم ينجح فى وقف نشاط الأرندا بين اليهود، فاستمر المموكون البهود فى استنجار كثير من المزايا الملكية مثل الجمارك والضرائب على الخدمات، اليهود غى استنجار كثير من المزايا الملكية مثل الجمارك والضرائب على الخدمات، خصوصاً مطاحن الذقيق ومحيرات الأسماك، وفى إنتاج وتسويق المشروبات الكحولية.

ولكن، حدثت عدة تطورات سياسية أدَّت إلى ظهور الأرندا الزراعية الإقطاعية الاستيطانية التي تختلف في كثير من الوجوه عن الأرندا الكبرى أو الحكومية أو الملكية. ولمستيطانية التي تختلف في كثير من الوجوه عن الأرندا الكبرى أو الحكومية أو الملكية ومو إبرام المعنون المساسى والحاسم في ظهور الأرندا الزراعية هو عنصر سياسى وهو إبرام الحاد برست ليتونسك (ويسمى أيضًا اتحاد لويلين) عام ١٥٦٩ بين لبتوانيا وبولندا. وهو الانفاق الذي حول الوحدة الاسمية (وحدة الأسرتين المالكتين) بين البلدين إلى وحدة حقية. وقامت بولندا بضم أوكرانيا نتيجةً لهذه الوحدة.

ونتيجة لعملية الضم هذه، وقع تحت تصرف النبلاء البولنديين مساحات ضخمة من الأراضى كانت في حاجة إلى رأس مال ضخم لاستثماره لإدارتها ولمد الطرق اللازمة، أى أن الاتحاد السياسى بين البلدين أدى إلى ظهور حاجة اقتصادية. ولكن مما عمق هذا الاتجاء أن بولندا، مع تزايد الصادرات الزراعية منها إلى غربى أوربا (بسبب الانفجار السكاني وحرب الشلاثين عامًا)، أصبحت (في الفترة ١٥٧٧ - ١٦٥٤) بمثابة مصدر أساسي للقمع في أوربا. فكان القمع البولندي يتم تصديره إلى فرنسا وإنجلترا وإسبانيا

وإيطاليا، وأحيانًا إلى الشرق الأوسط من خلال أمستردام حيث كانت هناك أهم بورصة ليم الحبوب .

كما أخذت بولندا تصدر محصولات زراعية أخرى. وقد أصبحت جدانسك أهم مدينة تجارية في أوربا بعد أمستردام، إذ كانت تصدر مواد مختلفة مثل الحبوب والأخشاب والكتان والقنب والبوتاس والماشية. ومع تزايد الصادرات الزراعية، حدث تطور في الصناعات الغذائية، وهو ما أدَّى إلى صبغ الزراعة في بولندا بصبغة تجارية.

هذه هى الأرضية الاقتصادية المادية لظهور الأرندا الإقطاعية الاستيطانية. ولكن هذا وحده لا يكفى لتفسير ما حدث. فئمة عناصر خاصة بالتركيب الطبقى للشلاختا ورؤيتهم لأعضاء الجماعات اليهودية ووضع اليهود بوصفهم جماعات وظيفية ساهمت (كلها مجتمعة أو بدرجات متفاوتة) فى تشكيل هذه الظاهرة ودفعها من عالم الإمكانية إلى عالم الوجود المتحقق:

- ١- أول هذه الموامل هو أن النبلاء البولنديين لم يكن لديهم الكفاءات أو الرأسمال أو
   الرغة في إدارة هذه الضياع البعيدة.
- ٧-كان النبلاء في بولندا، برغم سطوتهم وقوة نفوذهم، خاضعين لقوانين جامدة، فكانوا يتمتعون بحكانتهم وبالمزايا الطبقية ماداموا لا يعملون بالتجارة. وكان اشتغالهم بالتجارة يعنى، في واقع الأمر، فقدانهم مكانتهم ووضعهم. ولذا، كان هناك نبلاه فقراه (النبلاء الحفاة) معدمون يفضلون الجوع والفاقة على العمل بالتجارة.
- ٣- كان يتعبّن على النبلاء أيضًا البقاء في وارسو بالقرب من مراكز السلطة حيث تتم عملية
   صنع القراد السياسى والعسكرى بسبب طبيعة النظام السياسى البولندى كملكية
   جمهورية ، وحفاظا على المكانة السياسية والتمتع بمظاهر الأبهة الأرستقراطية .
- 4 كانت حاجة النبلاء الإقطاعيين إلى المال تزداد يومًا بعد يوم، خصوصًا مع تزايد فقر
   بولندا، فكانوا يقترضون من المرابين البهود مبالغ طائلة للوفاء باحتياجاتهم بضمان ضياعهم وغلتها وعوائدها وريعها.
- تزامن كل هذا مع تزايد تضييق المدن الملكية الخناق على أعضاء الجساعات اليهودية وعمارسة التمييز ضدهم.
- ٦ ـ شهدت الفترة ١٥٤٩ ـ ١٥٤٩ تزايد التقارب بين النبلاء وأعضاء الجماعات اليهودية

الذين لم يعودوا تحت الحماية الملكية . فكان إذا طردت إحدى المدن الملكية اليهود منها انتقلوا إلى مدن النبلاء أو إلى الشتئلات واخل ضياع النبلاء .

٧- كان لدى اليهود كل ما يلزم عملية الاستثمار فى ضياع النبلاء من الحبرة التجارية والإدارية ورأس المال. كما أن اليهود كانوا مادة بشرية حركية، ولم يكن لديهم أى مانم للانتقال إلى أوكرانيا ليكونوا عثلين للنبلاء البولندين.

٨ ولم يكن أحضاء الجسماعة البهودية يشكلون أى خطورة على البلاء، إذ لم يكن بوسعهم، وهم عنصر غريب أجنبى، أن يطالبوا بنصيب فى السلطة السياسية يتناسب مع وزنهم الاقتصادى، وذلك على عكس العناصر البورجوازية المحلية التى عادةً ما تطالب بمزيد من الحقوق كلما تزايدت قوتها الاقتصادية.

9 - كان النبلاء البولنديون ينظرون إلى أعضاء الجماعة اليهودية على أنهم عنصر ريادى
 استيطاني كفء ونافع يساهم في تعمير المناطق غير المأهولة بالسكان، وعلى أنهم أداة
 تستخدم لتنشيط الاقتصاد الزراعي الحامل وإدخال بعض النشاطات التجارية فيه حتى
 يزيد من ريم الأراضي الزراعية .

لكل هذا، ظهرت الأرندا الزراعية الإقطاعية الاستيطانية، وتشكلت علاقة تعاقدية نفعية بين الشلاختا من جهة واليهود بوصفهم جماعة استيطانية من جهة أخرى.

ومع تصاعدُ نفوذ النبلاء وضعف نفوذ السلطة المركزية الملكية، تزايد اعتماد اليهود على النبلاء ابتداءً من القرن السابع عشر، وانتقل مركز الجاذبية بالنسبة إليهم من غربي ووسط بولندا إلى المناطق الشرقية في أوكرانيا وغيرها. ومن متصف القرن السابع عشر، أصبحرا الطبقة الثالثة أو الجماعة الوظيفية الوسيطة بين النبلاء والأقنان. وقد أصبح أعضاء الجماعة اليهودية أداة النبلاء في ممارسة سلطتهم.

ونحن نصف نظام الأرندا الزراعى (غير الملكى) بأنه القطاع استيطانى النميزه عن الأشكال السائدة للإقطاع في أوريا آنذاك. فالنظام الإقطاعي يتسم ولا شك بالاستغلال الطبقى، شأنه في هذا شأن النظم الاقتصادية الدنيوية (فهذه هي إحدى سمات البشر). ولكن نظام الأرندا في أوكرانيا اكتسب أبعادا استغلالية متطرفة تفوق بمراحل الإقطاع المعادى. فالعلاقات السائدة في أوكرانيا كانت ولا شك علاقات إقطاعية بين النبلاء البولنديين (والليتوانيين) من جهة ، والفلاحين والأقنان الأوكرانيين من جهة أخرى، وذلك فيما يختص بملكية الأراضي وتوزيع غلتها. ولكنه كان مجرد إقطاع اقتصادي بلا

علاقات اجتماعية إقطاعية متعينة. فالإقطاع التقليدى (في أوربا وفي غيرها من البلاد) يفترض وجود ثقافة مشتركة بين النبيل والقن، كما يفترض أن النبيل عادةً ما يوجد في ضيعته يديرها بنفسه ويدخل في علاقة مباشرة مع فلاحيه. ولذا، لم تكن علاقة النبيل الإقطاعي بأرضه علاقة تجارية خارجية موضوعية برانية وحسب، وإنما كان لها جانب جواني بأخذ شكل الالتزام بمسئولياته بوصفه نبيلا إقطاعيا بكل ما تقتضيه النبالة وتفترضه وتفرضه من أعياء.

وكانت هذه الروابط الإقطاعية المتعينة تخفف إلى حدِّ ما من حدة الاستخلال الاقتصادى. أما في حالة النيل الإقطاعي البولندى، فهذه الشروط لم تكن متوافرة ألبته فهو كان دائماً غائباً عن ضيعته ، ولم يكن له أي علاقة مباشرة معها أو مع فلاحيها، وكان يمثله عنصر بشرى استيطاني غريب يشكل همزة الوصل بينه وبين فلاحيه. وكان اهتمامه بضيعته اهتماماً ماليا (تجاريا) ضيقا، حيث كانت تمثل مصدراً للدخل وحسب (وليست مظهراً من مظاهر الأبهة الإقطاعية والمكانة الأرستقراطية والحسب والنسب)، فهو لا يتحدث لغنهم الأوكرانية ولا يتمي إلى كنيستهم الأرثوذكسية. وقد أدَّى هذا إلى تزايد استغلال النبلاء للفلاحين في أوكرانيا وفي خارجها، وإلى تحول نظام الأقنان إلى نظام عبودى، إذ إنه لم تكن هناك قوة تقف في وجه النبلاء وتضع حدوداً لاستغلاليتهم. وقد أصر النبلاء على حقهم المطلق في إقرار الحياة والموت بالنسبة إلى الأقنان .

وما بين النبلاء البولنديين الكاثوليك والأقنان الأوكرانيين الأرثوذكس كان يقف الملتزم (الأرنداتور) البهودى - أداة الأول في مسحق الشاني. ويذلك تشكلت واحدة من أهم الجساعات الوظيفية المالية الاستيطانية شبه القتالية. وكانت العلاقة بين النبيل ووكيله البهودى عادةً ما تأخذ شكل قرض يحصل عليه النبيل من اليهودى للوفاء باحتياجاته بضمان ربع ضيعته (التي يديرها البهودى) أو أي عوائد أخرى مثل عوائد قطع الأخشاب ونقل البضائع وغير ذلك من النشاطات الحرفية والتجارية.

وكان المولون اليهود يستأجرون أحيانا مناطق ومدنا بأكملها ولعدة سنوات. ففي عام ١٩٩٨، قام أحد أثرياء اليهود باستنجار جملة الأراضي التي يمتلكها مجموعة من النبلاء بلغت مساحتها متات الأميال المربعة، وكان يدفع إيجاراً ضخمًا لها. وكان كثير من يهود الأرندا يؤجرون الضياع من الباطن لصغار المعولين اليهود أو يرسلون في طلب أقارب لهم من بولندا ليقوموا بإدارة الضياع نبابة عنهم.

وكان الأرنداتور اليهودي يحصل على كل الامتيازات الممكنة مثل إدارة الحانات

وطواحين الفلال ومعامل الألبان ومعامل التقطير وصناعة الكحول ومناجم الملح وقطع الأخشاب والفراء ودبغ الجلود والصباغة وصناعة الزجاج وصنع الصابون (وقد أصبح أعضاء الجماعات البهودية العنصر الإثنى السائد فى خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر فى مثل هذه القطاعات الاقتصادية). كما كانوا يجمعون ضرائب المرور على الكبارى والبوابات. بل إنه لم يكن من المكن إقامة الصلوات الأرثوذكسية إلا بعد العودة للوكيل البهودى، إذ إنه لم يكن بقدور القساوسة الحصول على مفتاح الكنيسة أو استعارة ردائهم الكهنوتي لإقامة شعائر الصلاة إلا بعد دفع ضريبة. وكذلك كان البهود يشترون المحصولات من الفلاحين. ولأنهم هم الذين كانوا بمتلكون وسائل النقل النهرى، فقد كانوا هم أيضاً الذين يقومون بنقلها. كما أن أعضاء الجماعة البهودية كانوا تجار القرية الذين يبيعون الفلاحين ما يربدونه من السلع الضرورية مثل الملح والسلع الترفية.

ونظرًا لغياب النبيل الإقطاعي، أصبحت السلطة المباشرة شبه المطلقة في يد البهودى الذي كان يدير الضيعة، تسانده في ذلك القوة العسكرية البولندية التي تضمن بقاءه واستمراره في عملية اعتصار الأقنان الأوكرانيين من كل ثمرات عملهم، وبعد الانتهاء من هذه العملية، كان الأرنداتور يبقى حصته من الربع ويرسل بالباقي إلى النبيل، ولكن كثيرًا ما كان الوكيل البهودى يقوم بتحصيل ضرائب من الأقنان والفلاحين بما يزيد على حقه. وقد كانت جماعة يهود الأرندا تتسم بكثير من الخيلاء والقسوة. (كما تقول الموسوعة العلمية البهودية).

وقد أصبح أعضاء الجماعة اليهودية، بعلاقتهم القوية مع النبلاء والقوى التجارية الدولية، محميين من تقلبات المجتمع الإقطاعي ومن غش وخداع البلديات والموظفين الملكيين، ووجدوا المناخ المستقر الذي يحتاج إليه النشاط التجاري والمالي دون ضغوط وتهديد. وتحسن وضعهم كثيراً. وقد أصبح بعض يهود بولندا وروسيا من كبار تجار الأخشاب والحيوب في أوربا.

وكان مسرح نظام الأرندا هو أوكرانيا التى أصبحت النقطة التى التقت فيها عناصر مختلفة غير متجانسة أهمها البلاء البولنديون الإقطاعيون الكاثوليك (الذين يتحدثون البولندية) والفلاحون الأوكرانية) والتجار الذين يتحدثون الأوكرانية) والتجار اليهود (الذين يتحدثون البديشية) غير المتتمين لهذا أو ذلك والذين يشكلون الوسيط التجارى والإدارى والمالى بين الطرفين (إلى جانب النجر والتار وبعض الأرمن).

ويُلاحظ أن التقسيم الطبقي كان أيضًا تقسيمًا عرقيا وإثنيا ودينيا. ولم يكن نشاط

الأرندا مقصوراً على أوكرانيا ويولندا بل أصبح جزءاً من شبكة تجارة دولية . فكان كبار النبلاء الإقطاعيين البولنديين يمتلكون الأرض في أوكرانيا ويؤجرونها ، والألمان يديرون الموانئ على بحر البلطيق ، والهولنديون يمتلكون السفن البحوية لنقل السلع . أما أعضاء الجماعة اليهودية ، فقد قاموا ببقية العملية ومن بينها نقل المحصولات بوسائل النقل النهرى التى كانوا يمتلكونها . وقد نشأت علاقة قوية بين يهود البلاط في دول أوربا الوسطى ويهود الأرندا إيَّان حرب الشلائين عاماً ، حيث كان يهود البلاط يستوردون الحبوب من بوئندا . وكان بهود الأرندا يقومون بتنبير الغلال المطلوبة التي كانت حاجة أوربا تتزايد إليها (وهذا ببين كيف كانت العلاقات بين الجماعات البهودية تسهل اتصالاتهم وتجعل منهم شبكة قوية ووحيدة للتجارة الدولية) .

وقد كان لنظام الأرندا الإقطاعي الاستيطاني أعمق الأثر في تطور تاريخ الجماعة اليهودية في بولندا، وهو ما أثر بدوره في تاريخ الجماعات اليهودية في غربي أوربا وأعطى المسألة اليهودية في شرقي أوربا ملامحها الخاصة:

١ ـ وجد اليهود أنفسهم بين مطرقة النبلاء وسندان الفلاحين. وقد كان اليهودى هو عثل الإقطاع البولندى الشره وأداة الاستغلال المباشرة الواضحة، إذتم حوسلته تمامًا من قبل النبلاء. وكانت شراهة النبلاء الإقطاعيين تزداد سنة بعد سنة، فكانوا يزيدون من قيمة الإيجار، وكان على الوكيل اليهبودى أن يزيد بدوره من الضرائب والإيجارات التى يحصلها من الفلاحين. ولكن يهود الأرندا كانوا يعيشون بين الفلاحين في أوكرانيا، ينما كان النبل الإقطاعي يعيش في ضيعته أو قصره في بولندا.

٧ - وبعد تشوه البناء الوظيفى والمعزلة وتزايد الأعداد، ضمَّ هذا الجنزء من بولندا إلى روسيا، فوجدت روسيا عندها هذه الكثافة البشرية التى تتحدث اليديشية وتؤمن بالحسيدية وتنامز في الخمور - وهى كتلة كانت مكروهة من السكان المحليين. وكانت البيروقراطية الروسية جاهلة باليهود وبكيفية التعامل معهم، ذلك لأنه كان مُحرَّمًا عليهم دخول الإمراطورية حتى نهاية المقرن الثامن عشر.

٣- كان الوضع الطبقى المميز لليهود داخل البناء الاستيطاني للإقطاع يعنى أنهم ليسوا عنصراً من التشكيل الحضارى البولندى. ولذا، حينما نشأت حركات ثورية مثل انتفاضة شميلنكي في أوكرانيا ثم الحركة القومية في بولندا، كان اليهود يقفون خارجها امتداداً لوضعهم الطبقى الهامشى والطقيلى. فهم لم يكونوا مستغلين فقط، مثل النبيل الإقطاعي الفرنسي أو التاجر الإنجليزي، وإنما كانوا غرباء أيضًا، فسقطوا مع سقوط نظام الإقطاع الاستيطاني البولندي.

٤. كانت المهمة الأساسية ليهود الأرندا ذات طابع تجارى مالى، فهم كانوا جماعة وظيفية متحوسلة تقوم باستغلال الجماهير لحساب الحاكم (شأنهم فى ذلك شأن المماليك فى المراحل الأولى من تاريخهم قبل نحولهم إلى نخبة حاكمة)؛ وكان رأس المال الربوى والخبرة الإدارية يحملان محل السيف كأداة للاستغلال. ومع هذا، لم يكن البُعد المسكرى مفتقداً قاماً فى الجماعة الوظيفية المتجارية اليهودية، فقد قام النبلاء بتشبيد كثير من الملذ الصغيرة كانت الواحدة منها أسمى «شال» ويعيش فيها الملتزمون اليهود وأسرهم وأنباعهم فى حماية القوة العمكرية البولندية، كما كان عليهم هم أنفسهم أن يتدربوا على حمل السلاح. ولذا، نص القانون على أنه "يجب على كل رب عائلة يهودية أن يحتفظ ببنادق بعدد الذكور فى ببته وشلاث خرطوشات وثلاثة أرطال من الباروده. كما كانت المعابد اليهودية مصممة بحيث يمكن استخدامها حصنا وقلعة عسكرية حوائطها سميكة، كما أن المتاريس كانت مزودة بكوات لتخرج منها فوهات عسكرية والمدافع، وهى إلى جانب هذا كانت أماكن للصلاة والدرس الدينى.

ويتضح مدى تحول اليهود إلى مادة استيطانية شبه قتالية في تحولهم بذاتهم إلى موضوع للصراع بين القوى الشعبية الفلاحية الأوكرانية المنتفضة من جهة والقوى الاستغلالية البولندية من جهة أخرى. فقد قام بوجدان شميلنكى (الزعيم الفلاحى الأوكراني) بالانتفاضة ضد المستعمرين البولندين في عام ١٦٤٩، والانتفاضة لم تكن انتفاضة ضد اليهود بوصفهم يهودًا وإنما كانت ضد جماعة وظيفية تجارية استيطانية. ولذا، نصت المعاهدة المبرمة بين الطرفين البولندي والأوكراني بعد انتصار الأوكرانيين على البولنديين على علم عدم السماح لليهود بالاستيطان في أوكرانيا، إذ إن وجودهم فيه كان علامة على على عدم السماح لليهود بالاستيطان في أوكرانيا، إذ إن وجودهم فيه كان علامة على الهيمنة البولندية الهزيمة بقوات شميلنكي عام ١٦٥١، اضطر إلى الاعتراف بحق اليهود في الاستيطان في ضياع الملك التجارية والشلاختا. ولذا، فقد يكون من الأفضل أن نسمى يهود الأرندا «المماليك التجارية».

وقد أضفت كل هذه العناصر على المسألة اليهودية في شرقي أوربا ملامحها الخاصة.

وقد أخذ عدد أعضاء الجماعة اليهودية في بولندا في النزايد في خلال القرنين السادس عشر والسابم عشر زيادة كبيرة، فقد كان عددهم عام ١٥٠٠ يتراوح بين ٢٥ و ٣٠ ألفًا بين خمسة ملايين بولندى. وفي عام ١٩٧٥ ، زاد عدد سكان بولندا إلى سبعة ملايين نسمة . ولكن عدد أعضاه الجماعة اليهودية زاد إلى ١٥٠ ألفًا. وفي متصف القرن السابع عشر ، ولكن عدد هم ٢٥٠ ألفًا (ويقال ٢٥٠ ألف) يشكلون ٥/ من مجموع سكان بولندا. وقد بلغ عدد اليهود الذين يعيشون على أراض يملكها النبلاء الإقطاعيون في متصف القرن السادس عشر ما يزيد على نصف أعضاء الجماعة الذين أصبحوا منقسمين إلى نصفين: يهود المبلاء ويهود الملك . وكان لكليهما إطاره القانوني. وأخذ يهود اللبلاء في الزيادة، فبلغ عددهم في منتصف القرن الثامن عشر ثلاثة أرباع يهود بولندا.

وقبل اتحاد ليتوانيا ويولندا عام ١٥٦٩ ، لم يكن هناك سوى أربع وعشرين مستوطنة يهودية في أوكرانيا لا يزيد عدد أعضائها على أربعة آلاف. ولكن ، مع حلول عام ١٦٤٨ ، كان عدد المستوطنة يبلغ عدد سكانها ٣٢٥ و ٥١ ، أى أن أعضاء الجماعة اليهودية زاد عددهم ١١ صعفًا في ثمانين عامًا . وحتى عام ١٥٥٠ ، لم يكن هناك يهود يعيشون بشكل قانوني في إنجلترا أو فرنسا أو هولندا أو إسبانيا أو البرتغال أو الدول الإسكندنافية أو إمارة موسكوفيا . وكان يهود أوربا كافة مركزين أساسًا في بولندا وبعض أجزاء من ألمانيا أو إيطالبا ، حتى إنه (في القرن السابع عشر) كان هناك مركزان أساسيان في العالم لليهود : أحدهما في الإمبراطورية العثمانية وهو الذي استوعب كثيرا من اليهود في العالم لليهود العزباء في بولندا وليتوانيا . وقد استمر يهود بولندا في الزيادة حتى إنه في بداية القرن العشرين كانت أغلبية يهود العالم من نسل يهود بولندا (بل يقال إن كل يهود العالم الغربي من أصل بولندى بحسبان أن العناصر يهود بالحلية تم صهرها تماما في الأغلبية ).

كل هذا يعنى، فى واقع الأمر، أن التجارة والاستيطان والقتال جزء أساسى من التجربة التاريخية للغالبية العظمى من الجماعات اليهودية فى الغرب، وأنهم دخلوا العصر الحديث وعندهم قابلية (تبادل اختيارى) للاشتراك فى العمليات الاستيطائية القتالية. ومما يجدد ذكره أن هناك نظرية تذهب إلى أن جميع يهود الغرب من نسل هؤلاء. وفى هذه التربة الخصبة، ظهر جوزيف فرانك اليهودى البوئندى المتنصر الذى طالب بتسليع اليهود وتأسيس دولة مستقلة لهم. كما ظهر الحل الصهيونى للمسألة اليهودية المبنى على تصديرها بحسبان أن اليهود عنصر استيطانى غريب (ومن المعروف أن معظم قيادات الصهيونية الاستيطانية من أصل بولندى روسى).

ويمكن القول إن الأرندا الإقطاعية الاستيطانية تكمل الحلقة المفقودة بين تجربة يهود

الغرب والتجربة الصهيونية. فالعلاقة الثلاثية (البلاء البولنديون، الوسطاء اليهود المستوطنون، أفنان أوكرانيا) تشبه كثيراً العلاقة الثلاثية السائدة في الشرق الأوسط (الإمبريالية الأمريكية، الوسطاء الصهايئة المستوطنون، عرب فلسطين). والمنصر اليهودي في كلتا الحالتين عنصر استطاني نافع يتم الحفاظ عليه بمقدار نفعه وليس له أهمية في حد ذاته. وقد أعيد إنتاج الجماعة الوظيفية اليهودية في بولئذا (وهي جماعة وظيفية مالية شبه قتالية)، وفي كل أنحاء أوربا، على هيئة عماليك استيطانية شبه قتالية شبه تمارية تنصمها المدولة الوظيفية في فلسطين. وهي دولة ذات قيمة إستراتيجية عسكرية بالنسبة للغرب (بالدرجة الأولي) وذات أهمية تمارية اقتصادية (بالدرجة الثانية)، ومن هنا قولنا إنهم جماعة قتالية شبه تمارية. ونحن، بهذا، نكون قد اكتشفنا استمرارية تاريخية ولمطا متكرراً داخل التاريخ الغربي الحقيقي، وليس استمرارية ميتافيزيقية داخل التاريخ اليهودي اليهودي الوهمي. إن إسرائيل، الدولة الوظيفية القتالية شبه المالية، أو الدولة المملوكية، لم تظهر من فراغ، ولم تفرزها صفحات التوراة والتلمود كما يتصور الصهاينة وأصدقاؤهم وكل من يستخدم النماذج الاختزالية.

## أعضاء الجماعات اليهودية بوصفهم مستوطئين ومرتزقة عبر التاريخ

أشرنا حتى الآن إلى جماعات يهودية مالية وأخرى مالية شبه قتالية، ولكن يبدو أن كثيراً من المجتمعات قد نظرت للعبرانيين وأعضاء الجماعات اليهودية عبر التاريخ بوصفهم مادة بشرية استيطانية وقتالية. وهذا لا يعنى أن شتى المجتمعات كانت تنظر إلى كل العبرانيين وإلى الجماعات اليهودية كافة في كل زمان ومكان من هذا المنظور، كما لا يعنى أنها كانت تنظر إلى اليهود فقط من هذا المنظور (إذ إنه توجد مواد بشرية استيطانية وقتالية أخرى كاليونانيين على سبيل المثال). ولا يعنى هذا أيضاً أن اليهود بطبيعتهم مادة بشرية استيطانية وقتالية أو أن عندهم قابلية طبيعية ليصبحوا كذلك. فمن المعروف أن الغالبية المساحقة من العبرانيين ومن أعضاء الجماعات لم تضطلع بأى من هاتين الوظيفتين. فالقضية إذن هي قضية مجموعة أو مجموعات من البشر عاشت تحت ظروف تاريخية اقتصادية وثقافية معمة أدت إلى اضطلاع قطاعات منها بهذه الوظيفة. وما ستتناوله في مقدا الموضوع هو غط قد تكرر بشكل مستلفت للنظر في علد من المجتمعات في العالم القديم، ثم تكرر في بلاد الغرب بشكل أكثر وضوحاً في العصر الوسيط وبداية العصر القديم، وترجم نفسه في نهاية الأمر إلى وعد بلغور ثم الدولة الصهيونية في العصر الحديث. ولكن الطبيعة الاستيطانية والقتالية للدولة الصهيونية ألتي نسميها بالدولة الصهيونية ألتي نسميها بالدولة الحديث. ولكن الطبيعة الاستيطانية والقتالية للدولة الصهيونية (التي نسميها بالدولة الحديث. ولكن الطبيعة الاستيطانية والقتالية للدولة الصهيونية (التي نسميها بالدولة الحديث. ولكن الطبيعة الاستيطانية والقتالية للدولة الصهيونية (التي نسميها بالدولة الصورة على المسرونية في المعسر القدين.

الوظيفية)، وهيمنة هذه الدولة على أذهان الغالبية الساحقة ليهود العالم في الوقت الحالى ، تكسبان هذا النمط أو النموذج أهمية غير عادية، وتضفيان عليه مركزية لم يكن يتمستع بها من قبل. ومن ثم يصبح من الملازم علينا اكتشاف جذوره وسبيل تشكله في ماضى العبرانيين والجماعات اليهودية.

وقد تمعق هذا الاتجاه بسبب ما نسميه «المسألة العبرانية»، أى قلة عدد العبرانيين وتخلف المجتمع العبراني الحضارى والتكتولوجي والعسكرى مع وجوده في واحد من أهم المواقع الإستراتيجية في العالم. فلم يتمكن المجتمع العبراني من استيعاب الطاقات البشرية داخله، ومن ثم كان لابد من تصديرها. وإلى جانب هذا، كان هذا المجتمع عرضة لغزوات جيوش الإمبراطوريات الكبرى التي كانت تقوم بأسر أعداد كبيرة من المبرانيين ثم تهجرهم إلى أماكن أخرى أو تجندهم في صفوفها.

ويبدو أن العبرانيين القدامى كانوا من المرتزقة منذ بداية ظهورهم فى التاريخ، فكلمة «عبرانى» ذاتها تشير إلى العبد الذى أصبح كذلك برضاه وحول نفسه إلى أداة فى يد الأخر. ويمكن أن نضيف إلى ذلك أن كلمة «الخابيرو» (التى يذهب البعض إلى أنهم هم أنفسهم العبرانيون) تعنى الجندى المرتزق، وأن الكلمة كانت تطلق على أى جماعات من الرحل أو الغرباء أو الأشقياء المستعدين للانفسمام إلى صفوف أى جيش لقاه أجر أو بدافع الحصول على الغنائم، ولكن يبدو أن الخابيرو كانوا مرتزقة بمعنى البدو الذين يغيرون لاستلاب الغنائم، أو ربحا بمعنى الجماعة التى تنضم بشكل مؤقت لقرة محاربة نظامية أو غير نظامية من أجل تحقيق الربح. ومن هنا يقال إن الخابيرو اشتركوا مع الهكسوس فى غزو مصر. وعلى كلٌ، ومهما كانت اشتقاقات الكلمة، فإن هناك مؤشرات كثيرة تدل على أن العبرانين القدامى مع استفرارهم فى كنعان كانوا يعملون مرتزقة، كما أنهم حاربوا فى صفوف الفلسطينيين بوصفهم مرتزقة ضد بنى جلدتهم.

وقد قام الملك العبرانى أمصيا (٧٩٨-٧٦٩ ق.م) تاسع ملوك المملكة العبرانية بجمع جيش من المرتزقة من المملكة الشمالية وحاول إخضاع أدوم للهيمنة العبرانية. وتم تجنيد العبرانيين مرتزقة في جيوش مصر الفرعونية حينما بدأ ملوك المملكة الجنوبية مبادلة الأحصنة المصرية بالجنود العبرانيين، ثم استعان بهم بسماتيك الأول (٦٦٣ - ٢٠٥ ق.م) في الأسرة السادسة والعشرين الذي كون جيشا من المرتزقة كان يضم في صفوفه يهوداً. وقام بسماتيك الشاني (٥٤٤ - ٥٩٩ ق.م) من بعده بتوطين جماعة استبطانية في إلفتناين. وحينما سقطت المملكة الجنوبية، فرت جماعات من العبرانيين إلى مصر واستقرت في أماكن معروفة بأن فيها حاميات عسكرية. ويلاحظ أن الدياسبورا هنا (أى انتشار اليهود في بقاع الأرض) مرتبطة بنشاطين متلازمين هما في واقع الأمر نشاط واحد: الاستيطان، والقتال بوصفهم مرتزقة. والانتشار لا علاقة له بتحطيم الهبكل كما يدعى الصهاينة. ومما يجدد ذكره أن التهجيرين، الاشورى والبابلي، لم يكن الهدف منهما تأديب العبرانيين وحسب، بل وأيضا نقلهم ليصبحوا جماعة وظيفية استيطانية، إذ تحول المهجرون إلى العمل بالزراعة والشئون المالية، وليس هناك ما يدل على تحولهم إلى جماعة وظيفية تتالية. وقد استخدم الفرس العبرانيين جماعة استيطانية قتالية، فأقاموا جماعات يهودية موالية للدولة الفارسية على هيئة مستعمرات في أرجاء الإمبراطورية، كما عمل اليهود جواسيس وجنودًا مرتزقة. وقد حولت حامية إلفتناين ولاعها إلى السلطة الفارسية الفارسية ويهودًا مرتزقة. وقد حولت حامية إلفتناين ولاعها إلى السلطة الفارسية جنوا يونانين ويهودًا مرتزقة.

وحينما غزا الإسكندر الشرق الأدنى القديم، تصاعدت ظاهرة تحويل اليهود إلى جماعات استيطانية قالية بالدرجة الأولى، خصوصاً أن الحكم البطلمى والسلوقى كان مبنيا أساساً على المرتزقة. وقد أبقى الإسكندر على المزايا التى منحها الفرس لليهود، فانضموا إلى الجيوش اليونانية بوصفهم مرتزقة. ولم يكن هناك فرقة قومية خاصة باليهود، ولذا انضم المرتزقة اليهود إلى فرق الآسيويين الذين تكاثر عددهم بين عامى ٢٠٠ و ١٥٠ ق.م. وكان يشار إلى اليهود أحيانا على أنهم «فرس»، ويذكر يوسيفوس أن المرتزقة من يهود الإسكندر كان يشار إليهم على أنهم «مقدونيون».

وكان البطالة ينظرون إلى اليهود بوصفهم جماعة استيطانية قتالية وتجارية يتوقف أمن أعضائها على رضا النخبة الحاكمة بما يجعل منهم عنصراً مأمون الجانب، ولذا شجعهم المطالة على الهجرة إلى مصر للعمل فيها مرنزقة وتجاراً ومزارعين وشرطة وموظفين وملتزمى ضرائب. وحينما أسر سوتر الأول عددا كبيراً من اليهود في إحدى حملاته على فلسطين، وطنهم في مصر ليستخدمهم أداة لقمع المصريين. وقد قام بطليموس الثانى (فيلادلوفوس) (٢٨٣- ٢٤٤ ق. م) بإعتاق العبيد العبرانيين الذين أسرهم ثم وطنهم في معسكرات بوصفهم وحدات قتالية استيطانية (باليونانية: كليروخوا). وحينما فتع البطالة برقة في عام ٤٥ اق.م، وطنوا اليهود فيها ليشندوا من قبضة البطالة عليها (على حد قول يوسيفوس). وفي العام نفسه، شيد أونياس الرابع معبداً يهوديا في ليتتوبوليس كانت ترابط حوله فرقة من المرتزقة اليهود.

وقد حدم اليهود في فرق المشاة والفرسان على حدَّ سواه ، خصوصاً إبان حكم بطليموس السادس (١٨٠ ـ ١٤٥ ق.م) الذي سلَّم تقريباً علكته إلى المرتزقة اليهود الذين وصلوا إلى أعلى المرتزقة اليهود الذين وصلوا إلى أعلى المراتب العسكرية بما في ذلك القيادات. ويقال إن الملكة كليوباترا الثالثة اعتلت العرش بفضل مساعدة قادة الجيش من اليهود وكان من بينهم خلكياس وأنانياس ولنا أونياس الملذان قادا جيشها في فلسطين. وكان المرتزقة اليهود من أرباب الإقطاعات، وكان في وسعهم تأجير أرضهم وتوريثها لأبنائهم دون عناه كبير. وقد انخرط اليهود أيضاً في سلك الشرطة وحراسة الممتلكات وتحصيل المكوس الجمركية على ضفتى النيل، وهو عمل كان ذا طابع عسكرى، ولذا كان المحصلون يسمون وحراس النهره. وإن كان هناك من يذهب إلى أنهم كانوا موظفين من قبل الإدارة المالية ولا شأن لهم بأعمال المراسة.

ولم يختلف موقف السلوقيين (حكام سوريا الهيلينيين) كثيرًا عن موقف البطالمة، فقد نقل أنطيو خوس الشالث ألف أسرة بهودية من بابل (التي كمانت تابعة للإمبراطورية السلوقية) مع أجهزتها الحربية إلى ليليا وفريجيا في أسيا الصغرى في عام ٢١٠ ق.م لتأسيس حامية منهم هناك موالبة لسلوقيين، ولقمع حركات السكان ضد الحكم السلوقي. ويبدو أن مرادبيس السادس (٢١٠ ع.م) حاكم إمبراطورية بوننوس في أسيا الصغرى قد وطن بعض هؤلاء أو غيرهم في شبه جزيرة القرم.

ومع وصول الرومان إلى المنطقة، تم تسريح الجيش البطليمى، فانهار الوضع الاقتصادى المشميز لليهود والذى ارتبط بوظيفتهم مرتزقة، خصوصًا أن الرومان كانوا لا يجندون سوى السيمود الذين تخلوا عن دينهم. ومع هذا، فقد انخرط اليهود في سلك الجندية مرتزقة، واستمروا يعملون في الجيوش الرومانية حتى القرن الرابع الميلادى. وهذا يعنى أيضًا أن الرومان كانوا يوطنونهم بوصفهم عنصرا استيطانيا قتاليا. ونحن نعرف أن أول توطين لليهود في أوربا كان مع الحامية الرومانية التي وطنت في مدينة كولون (كولونيا حاليًا) وهي كلمة لاتينية تعنى «مستعمرة» (وكلمة «كولونيالية» مشتقة من نفس الجذر). ولكن يدو أنهم لم يوطنوا بوصفهم عنصرا ماليا. ولكن، مع هذا، يمكن القول إن الاستيطان والقتال كانا متلازمين في معظم الأحوال في العالم القديم.

واختلف الأمر بشكل جوهرى مع انتشار المسبحية والإسلام. فالفتال لم يعد يتم من أجل الكسب المالى وتحقيق المفائم الاقتصادية وحسب، وإنما أصبح يتم أيضًا من منطلق عفائدى دينى، الأمر الذي نجم عنه استبعاد غير المؤمنين، ولذا لم يعد من الممكن للمرتزقة البهود الاستمرار في ممارسة مهتهم، فانخرطوا في سلك وظائف أخرى وأصبح أعضاء

الجماعات اليهودية من الجماعات الوظيفية المالية الوسيطة التي تعمل بالتجارة والربا. ولابد هنا من ملاحظة أن حامل رأس المال الربوى لا يختلف كثيراً عن حامل السلاح نظير أجر، فكلاهما عنصر متماقد غريب لا ينتمى للجماهير التي يضربها أو يستغلها، تم وحوسلته تماماً، أي تحويله إلى وسيلة تستخدمها الطبقة الحاكمة، وكلاهما عنصر حركى لا يحلم بالعودة إليه ولا يعود له قط. ومن هنا تسميننا للجماعة الوظيفية المالية «المماليك المالية» حتى يتبين الاستمرارين وظائف أعضاء الجماعات اليهودية الاستيطانية والقتالية ووظائفهم المالية (التجارية الربوية).

وقد صنُّف اليهود في الحضارة الغربية - كما أسلفنا - على أنهم غرباه، والغربب في العُرف الألماني (الذي حل محل القانون الروماني في كثير من المجالات) كان تابعاً للملك تبعية مباشرة، ومن ثم أصبح اليهود أقنان بلاط. ولكن من الصعب الحديث عن أقنان اللاط بحسبانهم جماعة استيطانية .

ومع هذا، هناك حالات محددة من الاستيطان اليهودى في العصور الوسطى؛ فقد قام شار لمان بتوطين اليهود في جنوبي فرنسا في ماركا هسبانيكا لتكون بمثابة حاجز على حدود العالم المسيحى لوقف التوسع الإسلامى. ويمكن أن نستخدم عبارة • جماعة استيطانية بشيء من التجاوز للإشارة إلى أعضاء الجماعة اليهودية الذين دعاهم شار لمان للاستيطان في فرنسا ذاتها بهدف تشجيع التجارة، ولأولئك الذين صاحبوا الغزو النور ماندى لإنجلترا في الترن الخادى عشر، وإلى أولئك الذين استقروا فيها بوصفهم مادة استيطانية تجارية.

وقد عرفت شبه جزيرة أيبريا الاستيطان اليهودى سواء فى إسبانيا الإسلامية (الأندلس) أو المسيحية. ففى أثناه الفتح الإسلامي، كان المسلمون يوطنون اليهود فى المدن التى يفتحونها مثل قرطبة وغرناطة وطليطلة وإشبيلية حتى يتفرغ المسلمون للعمليات القتالية. وقد ثار المسيحيون فى إشبيلية وفتكوا بأعضاء الجماعات اليهودية بوصفهم عنصرا استيطانيا قتاليا. وفى أثناء ماسمى بحرب الاستعادة، كانت القوات المسيحية تسمح من الناحية الاسمية لكل من اليهود والمسلمين بالاحتفاظ بمنازلهم والبقاء فيها ولكنهم كانوا من الناحية الفعلية يسمحون لأعضاء الجماعة اليهودية وحسب بالاستيطان والبقاء في المناطق المفتوحة مثل باليسبا ولامنشا والاندلس وغيرها.

ولا ندرى هل كانت الفرق المسماة «التشاليزيان» في المجر في القرن العاشر جماعة استيطانية قتالية، أم كانت جماعة قتالية وحسب. وكلمة «التشاليزيان» مشتقة من نفس الجذر الذي اشتقت منه كلمة «حالوتسيم» العبرية (بمعني رائد)، وهي الكلمة التي استخدمها الصهاينة فيما بعد لوصف طلاثع المستوطنين. والرائد هو الجندى الذي يوضع في مقدمة الصفوف. ويبدو أن جنود التشاليزيان كانوا من بقايا يهود الخزر، إذ إن عملكة للجر اجتذبت أعداداً كبيرة منهم عند تأسيسها، فعملوا بالقتال نظير المال، أي أنهم كانوا جماعة قتالية وربما استيطانية، ولكنهم تحولوا بالتدريج إلى جماعة وظيفية مالية.

ومن المعروف لدينا أن الدولة العثمانية حينما ضمت أجزاه من المجر في عام ١٥٢٦ قامت بتهجير ٢٠٠٠ يهودي إليها ليكونوا عنصراً استيطانيا مواليًّا للسلطان العثماني. ولعل هذا كان ضمن نظام السورجون العثماني. (و «السرجون» كلمة تعنى «نفي أو ترحيل أو تهجير عنصر بشرى ما، إما كشكل من أشكال العقاب وإما لتحقيق خدمة للدولة العثمانية»). وقد وطن العثمانيون اليهود في قبرص لموازنة العنصر المسيحى فيها، كما وطنهم ملوك بولندا في المدن البولندية لتشجيع التجارة.

ولكن أهم التجارب الاستيطانية شبه القتالية للجماعات اليهودية على الإطلاق (قبل التجربة الصهيونية) هي تجربتهم بوصفهم جماعة استيطانية تجارية شبه قتالية في إطار الإقطاع الاستيطاني البولندي في أوكرانيا، والتي تناولناها في الجزء السابق من هذا الفصل.

ومن التجارب الاستيطانية الأخرى للجماعات اليهودية تجربة يهود رومانيا الذين كان يطلق عليهم «هرسوفلتسى» الذين وطنهم النبلاء الإقطاعيون (البويار) في رومانيا بعد منحهم ميثاقا (هرسوف \_ يعنى في اللغة الرومانية الميثاق) حصلوا بقتضاء على ميزات معينة من بينها الإعفاء من الضرائب لعدة سنين والحصول على أرض فضاء دون مقابل الإقامة معابدهم ومدارسهم وحماماتهم ومقابرهم. وكانت علاقة الهرسوفلتسى بالبويار تشبه إلى حد كبير علاقة يهود الأرندا بالنبلاء الشلاختا، فقد أسس البويار لليهود مدنا مغيرة تشبه الشنتلات إلى حد كبير. ويلاحظ أن اليهود هنا كانوا عنصراً استيطانيا تجاريا غير قتالى، وعلى الرغم من أن تجربة اليهود الاستيطانية في رومانيا استمرت أساساً في الفترة من نصف القرن الثامن عشر حتى منتصف القرن التاسع عشر، فإننا ذكرناها مع تقرب المجاعة البهودية الاستيطانية في العصر الوسيط في الغرب لأنها من ناحية البنية تجارب الجماعة البعودية الاستيطاني وعلى كلاً، فقد كانت العلاقات الاجتماعية والاقتصادية في والم سعة.

ومن الحقائق التي تغيب عن الكثيرين ارتباط أعضاء الجماعات اليهودية في الغرب بالمشروع الاستعماري الاستيطاني الغربي. فوجودهم في فلسطين هو تعبير عن هذا الارتباط وليس عن الارتباط الأزلى بين اليهود وأرض الميعاد. وتوجد عدة تجارب استيطانية قام بها أعضاء الجماعات اليهودية في جزر أمريكا اللاتينية مرتبطة بما كان يُسمَّى «المثلث المعين»، إذ كانت السفن الأوربية تحمل البضائع، كالأسلحة والبارود والمشروبات الروحية الرخيصة والحلى، من أوربا إلى الساحل الإفريقي فتفرغها، ثم تحمل العبيد الذين كانوا يُنقلون إلى مزارع السكر في الولايات المتحدة وجزر الكاريبي ويباعون هناك. وكانت السفن الفارغة تحمل المنتجات الاستوائية كالمسكر والنيلة والصمغ والقهوة إلى أوربا، وهكذا. وكان هناك مثلث آخر لم يكتسب أهمية إلا في منتصف القرن الشامن عشر. فكان تجار نيو إنجلند يرسلون شراب الروم الكحولي إلى إفريقيا ويبادلونه بالعبيد ويسحرون إلى جزر الهند الغربية حيث كانوا يبعون العبيد ويشترون عسل قصب السكر ويبحرون إلى جزر الهند الغربية حيث كانوا يبعون العبيد والمسكر ذات أهمية كبرى وهي إحدى جزر الهند الغربية الهولندية وتقع على مقربة من ساحل فنزويلا. وتمود وهي إحدى جزر الهند الغربية الهولندية وتقع على مقربة من ساحل فنزويلا. وتمود أهمية كوراساو إلى أنها من التجارب الأولى للجماعات اليهودية الاستيطانية (١٥٠٠) أهمية كوراساو إلى أنها من التجارب الأولى للجماعات اليهودية الاستيطانية (١٥٠٠) واستمر في التوسع إلى أن وصل إلى آخر حلقاته في فلسطين في العصم الحديث.

ومن التجارب الاستيطانية الأخرى تجربة الاستيطان في كايان، وهي جزيرة على ساحل أمريكا الجنوبية، توجد بها مدينة تحمل الاسم نفسه. وقد حاول بعض الفرنسيين الاستيطان فيها وفشلوا، ثم وصل بعض الهولنديين وأعضاء الجماعة اليهودية (المارانو)، فوجدوا الأرض المزروعة والقلعة المسلحة التي تركها المستوطنون وراءهم، وحصلوا على ميثاق من شركة الهند الغربية الهولندية عام ١٦٥٦ يسمح لهم بالاستيطان. ووصل عدد أكبر من اليهود من البرازيل بعد عدة أعوام ومنحتهم الشركة مزايا وحريات كثيرة، منها أن تكون أي أرض يضعون يدهم عليها ملكية خالصة لهم، وقد انضم لهم المزيد من أعضاء الجماعات اليهودية عام ١٦٦٠ من ليجهورن. وازدهرت المستوطنة حتى عام ١٦٦٤، حياما استولى عليها الفرنسيون ورحل اليهود إلى سورينام وجامايكا.

ولكن أهم التجارب الاستيطانية الأولى (من منظور التطورات اللاحقة) تجربة الاستيطان في سورينام التى شهدت ظهور أول جيب يهودى استيطاني ابتداء من عام ١٦٣٩ (سورينام جمهورية مستقلة، كانت تدعى في الماضي «جيانا الهولندية احيث كانت تابعة لهولندا. وهي تقع، في أمريكا الجنوبية، بين جيانا البريطانية والبرازيل وجيانا الفرنسية، ويحدها من الشمال المحيط الأطلنطي).

وكان من أهم مراكز اليهود في سورينام مستوطنة يودين سافانا، ومعناها اسافاناه اليهوده، التي تأسّست عام ١٦٧٠ والتي كانت تقع على بعد عشرة أميال من باراماريبو أكبر مدن سورينام في بريزدنس أيلاند (جزيرة بريزيدنت أو الرئيس). كانت الجماعة الاستيطانية اليهودية في هذه الجزيرة شبه مستقلة، إذ أسس أعضاؤها عدداً من المزارع هناك وسط الغابات. وقد استخدموا العبيد السود في شق الطرق وإزالة الأعشاب وفي العمل في المزارع، كما أسسوا مدينة محاطة بالطرق الجديدة. وقد بلغ عدد سكانها عشرة آلاف نسمة عام ١٧١٩ معظمهم من العيد المجلوبين من إفريقيا.

إلا أن أعداداً كبيرة منهم كانت تهرب من المستوطنين إلى الغابات وتتحد مع السكان الأصليين من الهنود الذين اقتلعوا من أرضهم، ثم تقوم بغارات على المزارع . وكان أصحاب المزارع يستجلبون المزيد من العبيد ليحلوا محل الهاربين. ولكن هؤلاء كانوا ينضمون بدورهم إلى الهاربين في الغابات. وقد تزايد عدد الفارين وأصبحوا بشكلون تهديداً حقيقا للمستوطنين اليهود البيض الذين صمدوا بعض الوقت ضد العبيد الثائرين، فكونوا مبليشيا عسكرية وجندوا الحملات ضد الشوار. ولكن الإرهاق من الحرب ومن الجهد المبذول لإحباط ثورات العبيد ابتداءً من عام ١٦٩٢، وانتشار مرض الملاريا، أديا في نهاية الأمر إلى انتصار السود عليهم عام ١٧٩٤، ثم شب حريق فيما تبقى، فلم يبن من آثار اليهود سوى شواهد قبور عليها كتابات بالعبرية.

وثمة نقاط تشابه كثيرة بين تجربة المستوطنين اليهود في سافاناه اليهود والمستوطنين الصهاينة في فلسطين وسافاناه اليهود الصهاينة في فلسطين وسافاناه اليهود تم توطينهم خارج أوربا تحت رعاية أكثر من دولة أوربية واحدة: إنجلترا ثم هولندا في حالة سورينام، وإنجلترا ثم الولايات المتحدة في حالة فلسطين، وأنه تم توطينهم ليقوموا على خدمة المصالح الإمبريالية الغربية. كما أن كلتا الجماعتين الاستبطانيتين كاننا منفسمتين وبحدة إلى سفارد وإشكناز يتصارعون فيما بينهم.

ولكن أهم السمات من منظور اللحظة الحالية أن كلتا الجماعتين كانتا مرفوضتين من قبل أعضاء للجتمع المستهدك استغلاله: العبيد السود المستجلين والسكان المحليين في مورينام، والفلسطينين العرب في فلسطين. وقد انتصر السود على سافاناه اليهود، أما في فلسطين فإن المعركة مازالت دائرة بين الفلسطينيين وجنود الاحتلال الإسرائيلي. وإن كان من الممكن القول بأن انتفاضة الأقصى قد قوضت تماماً أحلام الصهاينة بإمكانية الحفاظ على الأمر الواقع: مستوطنون اغتصبوا الأرض، وسكان أصليون مغلوبون على

أمرهم (خصوصا لأنها جاءت في أعقاب انسحاب الإسرائيليين المذل من جنوبي لبنان). رفي تصوري أن تقويض أحلام المستوطنين هو مؤشر على بداية النهاية، فالجيوب الاستيطانية عادةً مبنية على أساطير عنصرية يصدقها المغتصب إلى أن يفيق حين بسمع زمجرة المستضعفين، وحين تصل أحجارهم إلى رأسه ويدخل رصاصهم صدره وقلب.

#### الماليك الالية،

بعد أن عرضنا لبعض تبديات نموذج الجساعات الوظيفية بين الجساعات اليهودية، يمكن أن نحاول توسيع نطاق النموذج بآن تقارن تجربة اليهود بوصفهم جماعة وظيفية في الغرب مع جماعة وظَّيفية أخرى في عالمنا الإسلامي، وهي تجربة الماليك في مصر وغيرها من البلدان. وقد قمت بنحت مصطلح اعاليك مالية ا (كما نستخدم مصطلح اعملوكي٩) لوصف أوضاع أعضاء الجعاعات البهودية داخل الحضارة الغربية حتى نربط بين أفنان البلاط ويهود البلاط وغيرهم من أعضاء الجسماعات اليهودية في الغرب بمن اضطلعوا بوظائف خاصة من جهة والمماليك من جهة أخرى، أي أننا ربطنا الواقعة أو الظاهرة (الخاصة) التي قد تبدو فريدة داخيل المجتمع الغربي بوقائع وظواهر بماثلة في مجشمعات أخرى، ومن ثم فهي تفقد كثيراً من تفردها وإطلاقها (وليس بالضرورة خصوصيتها)، ويظهر النمط المتكرر الكامن دون السقوط في القوانين العامة المجردة. هذه، إذن، محاولة للوصول إلى غط لا يستند إلى وقائع التاريخ الغربي ولا ينطلق منها بالضرورة، وإنما يستند إلى وقياتم التاريخ الإنسساني العيام بما في ذلك التياريخ الغربي بالطبع. كما أنها محاولة لتعميق فهم القارئ العربي للظاهرة البهودية في الحضارة الغربية؛ فالماليك واقع مألوف لديه، وعن طريق ربط المألوف بغير المألوف والمعلوم بالمجهول يمكن فهم المجهول وغير المألوف. كما أن لمصطلح اعماليك، مقدرة تفسيرية عالية، حين يُطبُّق على الظاهرة اليهودية ثم على الدولة الصهيونية.

ولنبدأ بمحاولة حصر بعض سمات الجماعات الوظيفية التى يتسم بهاكل من الماليك، بوصفهم جماعة وظيفية قتالية، وأعضاء الجماعات الوظيفية اليهودية في الحضارة الغربية؛ فهذه السمات هى الأرضية المشتركة بين الفريقين. وسنلاحظ أن المماليك وأعضاء الجماعات الوظيفية اليهودية هم جماعات وظيفية عميلة تضطلع بوظيفة متميزة أو مشينة أو كريهة (الفتال في حالة المماليك، والتجارة والربا وجمع الضرائب في حالة اليهود). كما كان يتم استجلاب كل من المماليك وأعضاء الجماعات اليهودية من خارج المجتمع، ليضطلعوا بوظيفة محدَّدة توكل إليهم؛ فهم اغرباه نافعون يدخل معهم المجتمع في علاقة تعاقدية محددة. وكان يتم أيضاً عزل كل من المعاليك وأعضاه الجماعة المبعودية عن بقية السكان، بل صارت العزلة الثقافية والإثنية أساس الانخراط في سلك هذه الجماعات. وهي عزلة تظهر في الأزياء التي كان يرتديها كلَّ من المعاليك وأعضاء الجماعات اليهودية، وفي اللغة التي كانوا يتحدثون بها (اليديشية أو الشركسية أو غيرها من اللغات)، وفي طريقة قص الشعر أو تصفيفه. وكان يتم عزل أعضاء الجماعات اليهودية في الجيتو وعزل المعاليك في الثكنات العسكرية. وكان العزل يتم أصلاً لأن الانتماء العاطفي والحضاري للمجتمع المضيف يجعل من الصعب على المحارب أن يقتل من يحب، ويجعل من الصعب على المحارب أن يقتل من يحب، ويجعل من الصعب على التاجر أو المرابي أن يسلب ثروات من تربطه بهم علاقة قرابة الصعب بلغمة القتالية أو المالية يتطلب الموضوعية والحياد اللذين يتسم بهما الغريب.

وكان أعضاء الجماعات اليهودية الوظيفية في الحضارة الغربية، والمماليك في المجتمعات العربية ، يُعدُّون ملكية خاصة للملك ، وكلمة (علوك) مشتقة من كلمة (ملك) وتشير إلى العبد المملوكي وتعنى الخادم أو العبده. أما أعضاء الجماعات اليهودية في العصور الوسطى، فكان يُشار إليهم باسم قاقنان البلاطة، (باللاتينية: اسيرفي كاميراي ريجيس (servi camerae regis). وكلمة اسيرفوس servus اللاتينية تعني اخادم، أو «قن» أو «عبد». وقد كان كل من الماليك وأعضاء الجماعات اليهودية قربيين من النخبة الحاكمة، فهم أداتها في الاستغلال والقمع والغزو، ولذا تَركَّز الفريقان في المدن. ولنا أن نلاحظ أن كلاً من الماليك وأعضاء الجماعات الوظيفية اليهودية يؤمن بأنه شعب مختار أو نخبة مختارة، وكان الإحساس بالحرية والحتمية (أو عبث الوجود) أمراً مشتركا بينهما. كما كان أعضاء الجماعتين يطيقون معيارين أخلاقيين مزدوجين: واحد يُطبِّق على الجماعة الوظيفية المقدَّسة، والآخر على المجتمع المضيف المباح. وكان كل من المماليك وأعضاء الجماعات اليهودية الوظيفية يمتلك أداة يجيد استخدامها أكثر من أعضاء المجتمع المضيف: السيف في حالة المماليك، ورأس المال الربوي والخيرة التجارية والإدارية في حالة أعضاء الجماعات اليهودية. ويُلاحَظ أن المماليك وأعضاء الجماعات اليهودية كانوا محط خوف الجماهير وكراهيتها، وأنهم سقطوا صرعى عمليات التحديث وظهور الدولة القومية الحديثة التي جعلت منهم جماعات وظيفية بلا وظيفة. ولعلنا لو قارنا إبادة المماليك على يد محمد على وإبادة يهود الغرب على يد هتلر لاتُّهمنا بالمبالغة والشطط، ولكنهما مع هذا مبالغة وشطط ينيران جوانب من الواقع.

ومع أن أحداً من الدارسين لم يستخدم اصطلاح الماليك، لوصف وضع البهود فى الحضارة الغربية، فإن المؤرخ الأمريكى البهودى جيكوب أجوس اقترب كثيراً من المصطلح حين قال: وإن مكانة اليهود بوصفهم غرباء كانت مهمة، إذ إن الطبقة الحاكمة كانت تستخدمهم كما كانت تستخدم المرتزقة تماماً، وكانت تفضلهم على الصيارفة المحلين للسبب نفسه الذي كانت من أجله تفضل المرتزقة على الفرق المحلية،

وعلى كل حال، يبدو أن فكرة المماليك كانت فى ذهن المُشرِّع الغربى فى العصور الوسطى مع أنه لم يستخدم المصطلح نفسه. فوضع اليهود كأقنان بلاط كان يستند إلى قصة أسطورية منداولة تهدف إلى إضفاء شىء من الشرعية على وضع فريد داخل المجتمع الإقطاعى الغربي. وتروى القصة أنه فى أثناء حصار القدس عام ٢٠ ق. م، مات تُلك اليهود من الجوع، وقتل الثلث الثانى، أما التُلث الأخير فقد قام المؤرخ اليهودى يوسيفوس فلانيوس بإطعامهم ثم بيعهم للملك (أى الإمبراطور) تبتوس بعد سقوط القدس. وقد سلمهم الأخير إلى بلاط ملوك الرومان كى يصبحوا حدمًا (أقنانًا) للإمبراطورية على أن يقوم الملوك الرومان بحمايتهم. وقد بعثت فى القرن الرابع عشر الجزية الرومانية المقدنة الرومانية : «أوفر بفينج Oferplennig دلالة على أن أباطرة الإمبراطورية الرومانية المقدسة قد ورثّوا فسبسيان وتبتوس الهيمنة دلالة على الشعب الذى هرم واستُعبد منات السنين من قبل.

وإذا كانت أسطورة الشرعية هذه طريفة بقدر ما هى ساذجة، فهذا هو الحال مع معظم أساطير الشرعية. وما يهُ منا هو أنها تفترض وجود علاقة مالك وعلوك بين الحاكم وأعضاه الجماعات الوظيفية اليهودية فى العصور الوسطى فى الغرب. وبغض النظر عن سذاجة الأسطورة، فإن سلوك المجتمع الغربي فى العصور الوسطى كان يفترض هذه العلاقة. ففى حالة قتل أحد اليهود، لم تكن الديّة تُدفّع لأسرة القتيل وإنما للإمبراطور أو الملك. كما كانت المواثين تتحدث عن أعضاه الجماعات اليهودية بحسبانهم أشياء تخص الملك ومن ميراثه ومنقولاته.

## فشل الاستعمار الفربي في تحويل أقباط مصر إلى جماعة وظيفية.

وحتى نبين المقدرة التفسيرية لنموذج الجماعات الوظيفية، سنحاول أن نطبقه على بعض الوقائع التاريخية التي تشمى إلى تشكيلات حضارية مختلفة. وقد أسلفنا القول إنه كثيرًا ما تتحوَّل الجماعة الوظيفية إلى جماعة وظيفية عميلة لا تقوم على خدمة أعضاء المجتمع كافة ، بل ترتبط ارتباطاً شبه عضوى بالطبقة الحاكمة التى تستخدمها أداة لقمع المحكومين واستغلالهم . ولعل من أهم الأمثلة على الجماعة الوظيفية العميلة جماعات المرابين (من اليهود وغير اليهود) فى العصور الوسطى فى الغرب (وخصوصاً بعد القرن الخامس عشر) . فالمرابى لم يكن ، مثل التاجر ، أداة توصيل للسلع بين المتج والمستهلك ، وإنما كان أداة استغلال فى يد الحاكم . وكذلك الجنود المرتزقة حينما كانوا يضطلعون بوظيفة حماية الحاكم (مثل الحرس السويسرى فى فرنسا قبل الثورة الفرنسية) ، فهم أيضاً جماعة وظيفية عميلة لا يدافع أعضاؤها عن المجتمع المضيف (كالمماليك) وإنما يقومون بقمم الجاهير لصالح النجة الحاكمة .

ويلا حظ أن الجدماعة العميلة لا تبدأ بالضرورة كذلك، فقد تبدأ جدماعة وظيفية ثم تصبح من خلال الظروف التاريخية جماعة عميلة. ولتوضيع هذه الفكرة، منضرب مثلاً بالزراد شتيين، وهم عبدة نار هاجروا من إيران إلى الهند بعد الفتح الإسلامي واستقروا فيها، فقد كانوا يتحدثون لغة تسمى الجوجورات ويلبون أزياء الهنود، وكانوا جماعة وظيفية تعمل بالزراعة والتجارة وتجارة الخدمور، كما كان منهم الحرفيون. ويرغم عزلتهم، فإنهم كانوا يضطلعوا بوظيفة يحتاج إليها للجتمع، ولذا لم يكن هناك أى تحريض ضدهم. ولكن بعد الاحتلال البريطاني للهند تحول الزراد شتيون إلى جماعة عميلة، فأصبحوا عملين للشركات الأجنبية وتعاونوا مع عملى الاستعمار الإنجليزي. ويحول عام ١٩٨٤، أصبحت بومباى مركز نشاط الزراد شتيين، وازداد تركزُهم فيها، ووحلول عام ١٩٨٤، أصبحت بومباى مركز نشاط الزراد شتيين، وازداد تركزُهم فيها، بالتجارة وتبادل العملات والمزايدات والعقارات، كما أصبحوا رواداً في تأسيس مصانع بالتجارة وتبادل العملات والمزايدات والعقارات، كما أصبحوا رواداً في تأسيس مصانع النسيج والصحف والمدارس على النظام الغربي. وقد قاموا بتحديث دينهم نفسه وخدموا في الحكومة الهندية مساعدين للإنجليز. وكانوا يرون أن وظيفتهم تتوقف أساساً على مدى ولائهم للنخبة الحاكمة، وكانوا أيضاً يرون أن الحكم البريطاني قد أتى لهم بالاستقرار والأمن والسلام.

ومع بدايات الحركة القومية الهندية في أواخر القرن الناسع عشر، حينما كانت هذه الحركة لا تزال تتسم بما كان يُسمع والاعتدال ، أي عدم المواجهة مع الاستعمار الإنجليزي ، انخرطت أعداد منهم في صفوف قيادتها . ولكن ، مع حدة المواجهة ، انسحب الزرادشتيون ويدأت تظهر بينهم اتجاهات مسادية للهنود ، ثم تنصل الزرادشتيون من هريتهم والشرقية وعرقوا أنفسهم بحسبانهم من والجنس الأبيض ، ومع اقتراب استقلال

الهند، حاولوا أن يكون لهم دويلة مستقلة، ولكن حزب المؤتمر عارض هذا الاتجاه. وبعد إعلان استقلال الهند، هاجرت أعداد كبيرة منهم إلى الولايات المتحدة. وهناك دياسبورا زرادشتة في الولايات المتحدة، وهي أقلية تشبه الجماعة اليهودية في الولايات المتحدة في كثير من الوجوه؛ فهم يتمتعون بدرجة عالية من التعليم، وقد جرت علمتهم ودمجهم وأمركتهم، لكنهم (مع هذا) يقاومون الاندماج ويتحدثون عن الهوية الزرادشية المستقلة!

وقد حاول الاستعمار الغربي في العالم العربي أن يحقق شيئًا من هذا القبيل مع أعضاء الأقليات الدينية والإثنية، فحاول استقطابهم وتحويلهم إلى جماعات وظيفية عميلة تدين له بالولاء. فقامت جماعة الأليانس بنشر اللغة والثقافة الفرنسية بين أعضاء الجماعات اليهودية في العالم العربي، في مصر والجزائر وفي غيرهما من البلدان، كما أتيحت لهم فرصة الحصول على الجنسيات الأوربية ومن ثم الاستفادة من المزايا المنوحة للأجانب. ويمكننا أن ننظر لهذه العملية بحسبانها عملية مكملة للاستعمار الاستبطاني الغربي الذي وصل إلى قمته في تأسيس الدولة الصهيونية في فلسطين والجيب الاستيطاني في الجزائر. والاستعمار الاستيطاني هو وصول عنصر سكاني غريب يغرس نفسه غرسًا في البلد المستعمر ويدين بالولاء للوطن الأم ويرتبط به ثقافيا ويدين له بالولاء ويدافع عن مصالحه. وهذه العملية لا تختلف عن ذلك كثيراً، ولكن بدلاً من استيراد عنصر بشرى غريب، يقوم الاستعماد بالبحث عن عنصر بشرى محلى فيغويه ويستوعبه ويُحوَّله إلى عنصر غريب عميل يرتبط ثقافيا به ويدين له بالولاه ويدافع عن مصالحه. وقد نجح الاستعمار نجاحًا كبيرًا حتى إن معظم يهود العالم العربي، عند إنشاء الدولة الصهيونية، كانوا قد أصبحوا (ثقافيا واقتصاديا) جزءا من التشكيل الاستعماري الغربي، وحصلت أعداد كبيرة منهم على الجنسيات الأوربية (كل يهود الجزائر ومعظم بهود تونس والمغرب وأكثر من نصف يهود مصر. . . وهكذا)، أي أنهم تحولوا إلى جماعة وظيفية عميلة، ومن ثم كان من السهل عليهم الهجرة والانصمام إلى الدولة الوظيفية الاستيطانية والقتالية في إسرائيل.

ويرغم أن يهود مصر كانوا مندمجين في مجتمعهم المصرى اندماج أقباطها، فإن الاستعمار نجح في تحويلهم إلى جماعة وظفية، بينما فشل في استقطاب أعضاء الجماعة القبطية وفي تحويلهم إلى جماعة وظيفية عميلة يتم حوسلتها لصالحه، ولو حولنا النموذج المركب إلى قانون عام، فإننا سنفشل تماماً في فهم هذه الظاهرة، ولذا لابد من أن ندرس المنحنى الخاص لظاهرة أقباط مصر لنفهم سر فشل الاستعمار وسر بقائهم جزماً من نسيج

للجتمع العربي. إن هذا المنحنى الخاص قد تكون عبر التاريخ نتيجة لتمازج عناصر كثيرة متنوعة بعضها اقتصادى والآخر ثقافى ولغوى والثالث ديني والرابع جغرافي. . وهكذا، أي أن تنوع العناصر يجعلنا قادرين على تقديم رؤية مركبة تدور في إطار التعددية السبية. ويمكن تلخيص السمات العامة لهذا المنحنى الخاص فيما يلى:

١ - لم يكن أقباط مصر عنصراً مُستجلباً، وإغاكانوا من سكان مصر الأصليين، وكانت غالبيتهم من الفلاحين وكان من بينهم ملاك الأراضى والصناع والكتبة والمهنيون، أى أنهم كانوا يشغلون مختلف مواقع الهرم الإنتاجى، بل إنهم لم يكونوا مُمثّلين فى النخبة الحاكمة اليونانية المنتصبة. وبعد الفتح الإسلامى، وفى إطار مفهوم أهل النمة، لم يُحظر عليهم الاشتغال بالزراعة أو الحرف (كما هو الحال فى الحضارة الغربية الوسيطة)، بل أصبح الهرم الإنتاجى مفتوحًا أمامهم، ولذا لم يخضعوا لأى تمايز وظيفى أو مهنى ولم يتم عزلهم نفيا أو جسديا ولم يتم حوسلتهم وترشيدهم إلا بالقدر المألوف فى المجتمعات.

٢ تغيرت لغة أقباط مصر من القبطية إلى العربية، وهو ما كان يعنى أنهم تبنوا الخطاب الحضارى الجديد دون أن يفقدوا بالضرورة هويتهم الدينية المتعيزة. بل إن هذه الهوية الدينية فاتهاتم تعريبها. ولا شك في أن كل هذا يعنى أن أقباط مصر أمكنهم الاستعرار في الإبداع الحضارى من خلال الخطاب الحضارى القائم، وفي التعبير عن هويتهم، وقد قلل هذا من عزلتهم وغربتهم وعبني من انتمائهم إلى للجتمم.

٣- الدين الإسلامى والمسيحى دينان مختلفان لهما رؤيتان مختلفان للإنسان والكون، ومع هذا فإن ثمة رقعة مشتركة واسعة بينهما سواء فى رؤية الخلق (قصة آدم) أو رؤية الإله بوصفه منزهًا عن التاريخ والطبيعة ويوصفه إله العالمين. ولكن ما يهمنا فى السياق الحالى هو أن الرؤية الأخلاقية أو السق القيمى مشترك بين الدينين، فهما لا يعترفان بازدواج القيم (معيار للمؤمنين وآخر لغير المؤمنين) ويدعوان إلى مجموعة من القيم المطلقة المشتركة، وياب الخلاص مفتوح أمام الجميع. ولا يوجد إحساس بأنهم الشعب المختار. ولعل هذه السمة البنوية فى كل من الإسلام والمسيحية كانت مسألة حاسمة فى الحيلولة دون ظهور الأخلاقيات المزدوجة والنسبية الأخلاقية التى تسم أعضاء الجماعة الوظيفية، وهذا على عكس اليهودية التى تطرح رؤية أخلاقية مزدوجة فى بعض صباغاتها.

٤ ـ الوطن القومي لأقباط مصر هو مصر وليس لهم وطن قومي آخر حقيقي أو وهمي.

والأماكن المقدِّسة المسيحية تقع داخل الدولة الإسلامية في فلسطين التي تربطها علاقة خاصة بصر والتي كانت تابعة إداريا لها، وهي أماكن مقدَّسة وحسب وليست المكان الذي سيمود له الأقباط في آخر الأيام كما هو الحال مع اليهود. والكنيسة القبطية كنيسة مصرية لها هويتها الدينية والحضارية المستقلة عن كل الكتائس الأخرى. وقد ساهم ذلك ولا شك في تعميق ولاء الأقباط لمصر وتعبذُرهم في أرضها وتاريخها (أي في المكان والزمان).

ه \_ لم تتكون دياسبورا قبطية خارج مصر تحاول تجنيد أعضاء الأقلية القبطية وتخلق بينهم 
 «لوبي، يعمل لصالحها ويُولُد الرغبة في الخروج والهجرة (الحركية)، هذا على عكس 
 اليهود حيث تُوجَد دياسبورا يهودية ضخمة في العالم. ويُلاحظ، مع نهاية القرن 
 التاسع عشر، أن أعداداً كبيرة من اليهود الإشكناز هاجرت إلى مصر فصبغت أعضاء 
 الجماعة اليهودية فيها بالصبغة الغربية، وولدوا لديهم قابلية للانخراط في الحضارة 
 الغربة.

٦ ـ لعل قضية العدد هنا قضية مهمة . فينما كان عدد يهود مصر صغيراً ، كان عدد أقباطها كبيراً ، فهم يُكونُون نسبة متوية لها وزنها . وهذا يعنى أن أعدادهم كافية لأن يُعنَّلوا فى كل مستويات الهرم الإنتاجى وفى كل المجالات الثقافية . كما يعنى أيضاً أنهم فى احتكاك يومى فعلى بمعظم أعضاء الأغلبية ، الأمر الذى جعل من العسير فرض صورة إدراكية عنصرية بسيطة عليهم أو عزلهم وجدانيا عن أعضاء الأغلبية . وأخيراً ، أدَّى العدد الكبير إلى إفشال الخطة الاستعمارية الرامية إلى تغريب الأقباط عن طريق منحهم الامتيازات الأجنبية ، وعن طريق فتح المدارس الأجنبية أمامهم وإكسابهم الخبرات اللازمة للاتخراط فى القطاع الاقتصادى الغربي الجديد . فإذا كانت هناك نسبة ما من أقباط مصر استفادت من هذا الوضع ، فإن السواد الأعظم من الفلاحين وأعضاء الطبقة المتوسطة المصرية من الأقباط ظلوا بمناى عنه لا يتمتعون بالمزايا ولا يعانون من الاقتلاع ، وظلوا داخل التشكيل الحضارى المصرى العربي الإسلامي (لهم ما لنا وطبهم ما علينا).

٧- لكل هذه الأسباب، قاوم الأقباط حملات الاستعمار الرامية إلى فصلهم عن مجتمعاتهم العربية الإسلامية (بما في ذلك الحملات التبشيرية المسيحية التي حاولت إلحاقهم بالمسيحية الأوربية، وخصوصاً البروتستانية، وفصلهم عن تراقهم الديني). ولذا، فقد ساهم الأقباط في الثورات القومية المختلفة وظهر من بينهم مفكرون

يبدعون من خلال المعجم الحضارى العربى الإسلامى ويترونه ، كما ساهعوا فى الهرم الإنتاجى وأحرزوا التقدم مع مجتمعهم وتخلفوا معه وانتصروا وانكسروا بانتصاره وانكساره . ولعل موقف الكنيسة القبطية فى مصر من الصراع العربى الإسرائيلى تعبير عن هذه الظاهرة فى المجال السياسى .

ولا يختلف موقف المسيحين العرب كثيراً عن موقف أقباط مصر، فهم أيضاً مواطنون أصليون لم يُستجلّبوا من الخارج وليس لهم وطن قومي آخر ولا يحنون إلى صهيون بعيدة أو في آخر الزمان. فعلى سبيل المثال، قبائل الغساسنة في الشام قبل الفتح الإسلامي، كانت تتحدث العربية الفصحي وكان لها قبل وبعد الفتح الإسلامي شعراؤها وأدباؤها الذين ساهموا في هذا الفتح وساندوه. وقد استمرت هذَّه القبائل في غط حياتها، ولم ينقطع الإبداع الحضباري لآبنائها قط لأن الحيضارة الإمسلامية لم تفرض عليهم وظيفة متميِّزة أو مشينة ولم تحوسلهم بأي شكل كان. ولا شك في أن مفهوم أهل الذمة حدَّد وضعهم منذ البداية وحدَّد أن لهم كل الحُقوق وعليهم كل الواجبات إلا فريضة الجهاد بوصفها فريضة دينية، وقد أعفوا منها نظير البدل العسكري أو الجزية. والنظام القيمي عند المسيحيين العرب المستمد من الدين المسيحي، لا يعاني من أي از دواجية، ويُلاحظ أن معظم المسيحيين العرب من الأرثوذكس وأقلية منهم كاثوليك، كما أن إرساليات التبشير البرونستانتية لم تنجح كثيرًا في تجنيد أعداد كبيرة منهم، وكل هذا يدل على أن هويتهم المسيحية العربية قوية. والكثافة السكانية للمسيحيين العرب كبيرة، ولذا كان بوسعهم أن يُمثُّلوا في كل درجات الهرم الإنتاجي، كما أنهم لا يعيشون محميين ومعزولين داخل جيتو مقصور عليهم وإنما بعيشون مع أعضاه الأغلبية يحتكون بهم في كل المجالات ويعيشون معهم في السراء والضراء وبالقدر الإنساني المعقول من الحب والكره.

# الفصل الثالث الماشيّح والمشيحانية

سيتواتر في الخطاب السياسي الغربي (وأحيانًا العربي) مصطلع « messianie يترجم بكلمة السياسيات السياسي الغربي (وأحيانًا العربي) مصطلع « السياسيات المسيحانية او المسيانية افإنه يتحدث أحد عن السياسيات المسيحانية او المسيانية افإنه يتحدث عن تلك السياسة التي يتصور صاحبها أنه سيقوم بتغيير الواقع بشكل جذري ويضربة واحدة. ولفهم هذا المصطلع علينا أن نتعامل مع هذا الجانب في العقيدة اليهودية ، وعلينا أيضًا أن نتجاوز الرصد الموضوعي المتلقي الذي يكتفي بحصر الانكار الأساسية ويرصها جنبًا إلى جنب دون محاولة للوصول إلى البنية الكلية للفكر التي تتجاوز الأفكار والتي تبين الوحدة الكامنة وراء الأفكار المتراصة . ولإنجاز هذا الهدف، علينا أن نستخدم نموذجًا مركبًا لا يفصل بين الديني والسياسي، أو بين الديني والنفسي، أو بين الديني والمناسي، أو بين الديني والمناسية مؤلم تا نفضانا بعدًا عناصر متداخلة ، إن فصلنا بعدًا عن فهم تركيبة الظاهرة، كما أخفقنا في فهم تركيبة الظاهرة، كما أخفقنا في وبط كل هذه العناصر المتداخلة في الواقع .

ونحن في كثير من الدراسات نستخدم غوذجاً مركباً يتكون بدوره من عدة غاذج مركبة (وهي نفس النماذج التي استخدمناها في موسوعة اليهود واليهودية والعهيونية). هذه النماذج الشلائة هي: الحلولية الكمونية الواحدية، والعلمانية الشاملة، والجماعة الوظيفية. ومن خلال هذه النماذج الثلاثة، عَكّنا من أن نربط بين العناصر غير التجانسة التي تكون الظاهرة موضع الدراسة، كما أننا ربطنا الحالات التي ندرسها بالقضايا السياسية والاجتماعية والإنسانية الكبرى.

وقد لاحظت أن معظم الدراسات الغربية عن الظواهر البهودية والصهيونية كتبها إما صهاينة وإما كتَّاب متعاطفون مع الصهيونية. وحيث إنه لا توجد مراجع عربية تتعامل مع ظواهر مثل المشيحانية والحسيدية، فإننى كنت أعتمد على المراجع الغربية وأحولها إلى مادة أرشيفية، وأقوم بالربط بين المعلومات التي توافرت لذى ثم أجرد منها غوذجًا تحليليًا أتصور أنه له مقدرة تفسيرية عالية.

#### الفكر الشيحانيء

ابتداءً، سنقوم بترجمة الكلمة حين نستخدمها في السياق اليهودي به المشيحانية (حتى لا يتصور أحد أن هناك علاقة ما بين هذه العقيدة اليهودية من ناحية والمسبحية من ناحية أخرى). وكلمة المشيحانية عشتقة من كلمة الماشيح وهي كلمة عبرية تعنى «المسبح المخطّص» وهني كلمة عبرية تعنى «المسبح المخطّص» ومنها «مشيحيوت» أي «المشيحانية» وهي الاعتقاد بجبي الماشيع في آخر الأيام. والكلمة مشتقة من الكلمة العبرية «مشح» أي «مسح» بالزيت المقدس. وكان اليهود، على عادة الشعوب القديمة، يمسحون رأس الملك والكاهن بالزيت قبل اليهود، على عادة الشعوب القديمة، يمسحون رأس الملك والكاهن بالزيت قبل تنصيهما، علامة على المكانة الخاصة الجديدة، وعلامة على أن الروح الإلهية أصبحت تمل وتسرى فيهما. وكما يحدث دائماً مع الدوال في الإطار اليهودي الحلولي، حيث يتوحد الخالق بالمخلوق، نجد أن المجال الدلالي لكلمة «ماشيع» يتسع تدريجيًا إلى أن يضم عدداً كبيراً من المدلولات تتعايش كلها جنبًا إلى جنب داخل التركيب الجيلوجي التركمي عدداً كبيراً من المدلولات تتعايش كلها جنبًا إلى جنب داخل التركيب الجيلوجي الإله إليه. كما أن اليهودي. فكلمة «الماشيع» تشير إلى كل ملوك اليهود وأنبيائهم، بل كانت تشير أيضاً إلى قورش ملك الفرس، أو إلى أي فرد يقوم بتنفيذ مهمة خاصة يوكلها الإله إليه. كما أن هرك في المزامير إشارات متعددة إلى الشعب اليهودي على أنه شعب من المشحاء.

وهناك أيضاً المعنى المحدد الذى اكتسبته الكلمة فى نهاية الأمر، إذ أصبحت تشير إلى شخص مُرسل من الإله يتمتع بقداسة خاصة ، إنسان سماوي وكائن معجز خلقه الإله قبل المعور يبقى فى السماء حتى تحين ساعة إرساله. وهو يُسمّى «ابن الإنسان» لأنه سيظهر فى صورة الإنسان، فهو تَجسنُد الإله فى الساريخ، وهو نقطة الحلول الإلهي المكثف الكامل فى إنسان فرد. وهو ملك من نسل داود، سيأتى بعد ظهور النبى إليا لبعدل مسار التاريخ اليهودي، بل البشرى، فينهى عذاب اليهود ويأتيهم بالخلاص ويجمع شتات المنفيين ويعود بهم إلى صهيون ويحطم أعداء جماعة بسرائيل، ويتخذ أورشليم (القدس) عاصمة له، ويعيد بناء الهيكل، ويحكم بالشريعتين المكتوبة والشفوية، ويعيد كل مؤسسات اليهود القديمة مثل السنهدرين، ثم يبلأ الفردوس الأرضى الذى سيدوم ألف عام، ومن هنا كانت تسمية السنهدرين، ثم يبلأ الفردوس الأرضى الذى سيدوم ألف عام، ومن هنا كانت تسمية «الأحلام الألفية» و«المقيدة الاسترجاعية».

ولأن إله اليهود لا يَحل في التاريخ فحسب، وإنما يحل في الطبيعة أيضًا، فإننا نجد أن العصر الذهبي (أو العصر المشيحاني) يشمل التاريخ والطبيعة معًا. فعلى مستوى التاريخ، نجد أن السلام حسب إحدى الروايات - سيعم العالم، وأن الفقر سيزول، وستُحول الشعوب أدوات خرابها إلى أدوات بناه، ويصبح الناس كلهم أحباء متمسكين بالفضيلة. ولكن صهبون ستكون بعلبيعة الحال مركز هذه العدالة الشاملة، كما ستقوم كل الأم على خدمة الماشيع. وفي رواية أخرى، ستسود صهبون الجميع وستحطم أعداءها. أما على مستوى الطبيعة، فإننا نجد أن الأرض ستُخصب وتطرح فطيرًا، وملابس من الصوف، وقمحًا حجم الجبة منه كحجم الثور الكبير، ويصير الخمر موفورًا.

بعد أن حلنا الحقل الدلالى لكلمة مشيحانية، وعرضنا لعقيدة المشيحانية، يمكننا الآن أن نتناول أسبابها الإنسانية العامة عن طريق استدعاء مفهوم الطبيعة البشرية. فالفكر المشيحانى فكر حلولى متطرف يعبر عن فشل الإنسان في تقبل الحدود، وعن ضيقه بالفكر التوحيدى الحاص بفكرة الإله المتجاوز للطبيعة والمادة والتاريخ، وعن ضيقه بفكرة حدود الإرادة الإنسانية والعقل البشرى، وبالتاريخ بوصفه المجال الذي تركه الإله للإنسان الميمارس حربته (فكأنه ضيق طفولى بالوضع الإنساني). يضيق الإنسان بكل هذا ويتخيل تساقط الحدود ليحل الإله في التاريخ والطبيعة والإنسان وينهى كل المشكلات دفعة واحدة إما بتدخله الفجائي والمباشر في التاريخ وإلما بإرساله المخلص (كريستوس) في المنظومة المغنوسية لينجز المهمة (وتظهر هذه الفجائية في أسفار الرؤى على عكس كتب الأنبياء المذين يرون التاريخ مجالاً للفعل الإنساني الحر والرقى التدريجي).

والعقيدة المشيّحانية الدينية لها تنائجها الاجتماعية ، فقد أضعفت انتماه أعضاء الجماعات (وخصوصاً في الفرب) لمجتمعاتهم ، وزادت انقصالهم عن الأغيار . ذلك أن انتظار الماشيّع يلغى الإحساس بالانتماء الاجتماعي والتاريخي ، ويلغى فكرة السعادة الفردية ؛ أما الرغبة في العودة فتلغى إحساس اليهودي بلكان وبالانتماء الجغرافي . ويبدو أن اضطلاع أعضاء الجماعات اليهودية بدور الجماعة الوظيفية واشتغالهم بالتجارة الدولية في الغرب، بوصفهم عنصرا تجاريا غريبا لا يتسمى إلى المجتمع ، هو الذي عمن أحاسيسهم المشيحانية ؛ فالتاجر الذي يعمل بالتجارة الدولية لا وطن له ، ولا تحد وجدانه أو تصوراته أى قيود أو حدود ، على عكس الفلاح الذي لا يجيد التعامل إلا مع قطعة معينة من الأرض .

ويمكننا الأن أن نتناول تاريخ هذه العقيدة وأشكالها المختلفة. أصل عقيدة الماشيَّح

المخلَّص فارسية بابلية ، فالديانة الفارسية ديانة حلولية ثنوية تدور حول صراع الخير والشر (إله النور وإله الظلام) صراعاً طويلاً يتنهى بانتصار الخير والنور . وقد بدأت هذه العقيدة تظهر في أثناء التهجير البابلي ، ولكنها تدعمت حينما رفض الفرس إعادة الأسرة الحاكمة اليهودية إلى يهودا . وقد ضربت هذه العقيدة جلوراً راسخة في الوجدان اليهودي ، حتى إنه حينما اعتلى الحشمونيون العرش (وهي أسرة شبه حاكمة يهودية) ، كان ذلك مشروطاً بتعهدهم بالتنازل عنه فور وصول الماشيَّع .

وقد أخذت عقيدة الماشيع في البداية صورة دنيوية تعبر عن درجة خافتة للغاية من الحلول الإلهى، ولكنها أصبحت بعد ذلك تعبيراً عن حلول إلهى كامل في المادة والتاريخ. وحسب هذه الصورة، فإن الماشيع محارب عظيم (أوهو الرجل الممتطى صهوة جواده) الذي سيعيد مُلك اليهود وبهزم أعداءهم (أشعباء ٧-٩/٩). وتزايدت درجة الحلول، ومن ثم ازدادت القداسة، فيظهر الماشيع بن داود على أنه ابن الإنسان أو ابن الإلا (دانيال ١٩/١٧). ولما لم تتحقق الأمال المشيحانية، ظهرت صورة أخرى مكملة للأولى، وهي صورة الماشيع بن يوسف الذي سيعاني كثيرًا، وسيخر صريعًا في المحركة، وستحل الظلمة والعذاب في الأرض (وهذه هي الفكرة التي أثرت في فكرة المسيح عند المسيحيين). ولكن، سيصل بعد ذلك الماشيع العجائي الخارق من نسل داود، والذي سيأتي بالخلاص. ويفسر الحاخامات تأخر وصول الماشيع بأنه ناتج عن المذنوب التي ربحتها الشعب اليهودي، ولذا فإن عودته مرهونة بتوبتهم.

وصورة المسيح فى الفكر الدينى المسيحى متأثرة بكل هذه التراكمات؛ فهو أيضًا مُرسَل من الإله، وهو ابن الإنسان وابن الإله، وهو يتعذب كثيراً بل يُصلَب ثم يقوم وسيُحرز أتباعه النصر. ولعل الفارق الأساسى بين الرؤية المسيحانية فى اليهودية والرؤية المسيحانية فى المسيحية هو أن المسيحية جعلت الحلول الإلهى فى شخص بعيته (عيسى بن مريم) وهو حلول مؤقت ونهائى غير قابل للتكرار، على عكس الفكرة المسيحانية فى اليهودية. كما أن الخلاص فى الفكر المسيحى غير مرتبط بمصير أمة بعينها وإنحا هو ذو أبعاد عالمية «فباب الهداية مفتوح للجميع، ولكن الجماعات البروتستانتية المصلوفة جعلت عودة المسيح مرهونة بعودة المسيحة المسيحة.

والنزعة المشيحانية لا تتبدى في شكل واحد، بل تأخذ أشكالاً مختلفة، فهي بوصفها تمبيراً عن الحلولية اليهودية (أي حلول الإله في مخلوقاته وتوحَّده معهم) تكتسب بُعدًا ماديًا قوميًا شرفينيًا متطرفًا، حيث يعني وصول الماشيَّع عودة الشعب المختار إلى صهيون، أو وصوله إلى أورشليم التى سيحكم منها الماشيع، قائد الشعب اليهودى، بل قائد شعوب الأرض قاطبة؛ فهنا خلاص لليهود وحدهم وسينقم اليهود من أعدائهم شر انتقام، ويشغلون مكانتهم التى يستحقونها كشعب مقدس. ولكن ثمة صورة مغايرة قاماً، صورة عالمية وغير قومية للعصر المشيحانى، فهو حسب هذه الرؤية عصر يسود فبه السلام والوثام بين الأم. وإذا كان الشعب اليهودى ذا مكانة خاصة، فإن هذا لا يستبعد الشعوب الأحرى من عملية الخلاص. وإذا كانت الرؤية الأولى تؤكد الفوارق الصلبة الصارمة بين اليهود والأغيار، فالرؤية الثانية تُلفى الفوارق قاماً بحيث تنتج عن ذلك حالة سيولة كونية محيطية (تشبه حالة الجنين في الرحم قبل الولادة)، ينتج عنها إسقاط الحدود قاماً وذوبان اليهود في بقية الشعوب. وغنى عن القول أن الحركة الممهونية أكدت الجانب الأول وهمشت الجانب الأعمى قاماً.

ويمكن أن تأخذ المشيحانية طابعًا تقشفيًا ينم عن الزهد في الدنيا، ولكنها يمكن أن تأخذ أيضًا طابعًا ترخيصيًا ماراتيًا (نسبة إلى يهود الماراتو المتخفين) كما هي الحالة مع الحدثة إلى يهود الماراتو المتخفين) كما هي الحالة مع المسبتانية (نسبة إلى شبتاى تسفى)، وكذلك الدوغه والفرانكية. فلما شيع وأتباعه كانوا يخرقون الشريعة ويسقطونها ويتمتعون بالحرية الناجمة عن ذلك ويمارسون الإحساس بما تبقى من هوية يهودية في الخفاه، ومن خلال أشكال أبعد ما تكون عن اليهودية. ولعل هذا يعود إلى أن اللحظة المشيحانية هي لحظة حلول الإله تمامًا في الإنسان (الماشيع)، فهي لحظة وحدة وجود ومن ثم لحظة شحوب كامل أو حتى موت للإله إذ يتحول إلى مادة بشرية. وإذا حدث ذلك، فإن شرائعه التي أرسل بها بوصفه الإله تموت وتسقط. وقد ارتبطت المشيحانية بالتعبير الفجائي وبمظاهر العنف الذي قد يأخذ شكل البعث العسكري

وتميَّز الشيحانية بأنها صيفة ملامية لا يمكن أن تُهزَم. فإذا ظهر ماشيِّح، فإن ظهوره علامة على صدق الرژية المشيحانية، وإذا لم يظهر فإن الواجب هو الانتظار. أما إذا ظهر الماشيَّح، وانتصر في المراحل الأولى، فهذا علامة على صدقه. وإذا انهزم فهزيمته نفسها تعد علامة صدقه، فهو يتعذب من أجل شعبه. وإذا أخذت الهزيمة شكل ارتداد عن اليهودية، فإن هذا (حسب التصورات المشيحانية) من باب النمويه والنقية. كما أنه، بوصقه الماشيع، عليه أن ينزل إلى عالم الشر ذاته لمواجهته (ومن هنا ارتداده عن اليهودية، أي أنه ارتد عن عقيدته حتى ينزل عالم الشر). كما أنه إذا قتل أو مات، فإن أتباعه عادةً ما يومنون بأنه لم يمت أو يُقتل وإنما اختفى وسيعود. وتكون جماعة التابعين المنظرين،

شيعة أو فريقًا دينيًا مستقلاً عن المؤسسة الخاخامية، تدور عقائدها حول أفكار الماشيع، وتدور عمارساتها حول انتظاره. وهذا هو، في الواقع، النمط الكامن في معظم الحركات المشيحانية (اليهودية وغير اليهودية) التي عادةً ما تنتهى بالإخفاق، فيدفع المؤمنون بها النمر، غالبًا.

ويمكن القول إن المشيحانية (مثل النزعة المهدوية) نزعة ذات طابع شعوبي جماهيرى. وقد بذلت المؤسسة البهردية الخاحامية جهوداً شتى لتهدئة التطلعات المشيحانية المفجرة، فركزت على الجانب الإلهى لعودة الماشيع، وعلى الماشيع من حيث هو أداة الإله في المخلاص. ويناءً على ذلك، أصبح من الواجب على البهود انتظار عودة الماشيع في صبر وأناة. ويصبح من الكفر أن يحاول فرد أو جماعة التعجيل بالنهاية (دحيكات هاكتس). وقد نجحت المؤسسة الحاخامية في ذلك إلى حد كبير، إلى أن انتشر يهود المارانو في أوربا، وبعض أجزاء الدولة العثمانية (وخصوصاً البلقان). وقد كانت النزعة المشيحانية بينهم عميقة متجنرة، وانتشرت القبالاه اللوريانية بين أعضاء الجماعات بما تتضمنه من رؤى مشيحانية، وأصبحت صلاته، وقيامه بأداء الأوامر والنواهي (متسفوت)، بمنزلة مساهمة نشيطة فعالة من جانبه للتعجيل بمجيء الماشيع. وقد خلق هذا تربة خصبة لشبتاى تسفى والشبتانية. ومن المعروف أن المؤسسة الحائمات بلغت قصارى جهدها عبر تاريخها لملوقوف ضد كل هذه النزعات، ولكن أزمة اليهود واليورية كانت قد وصلت إلى منتهاها.

وقد ظهر بين أعضاء الجماعة اليهودية عندمن المشبحاء الاجالين نذكر من بينهم كلاً من: بركوخباء وأبو عيسى الأصفهائي، ويودخان، وداود الرائي. أما في العصر الحديث في الغرب، فيمكن أن نذكر منهم: ديفيد رموبيني وشبتاى تسفى وجوزيف فرانك.

ويُلاحظ أن النزعة المشيحانية في العصر الحديث، وغم جذورها السفاردية، قد التشرت في شرقى أوربا وفي الأجزاء الأوربية من الدولة العشمانية. وبعد البدايات السفاردية، أصبحت المشيحانية مقصورة على الأقليات الإشكنازية. فالفرائكية، والحسيدية، وأخيرا الصهيونية، هي حركات إشكنازية باللرجة الأولى. ولعل هذا يعود إلى وجود الإشكناز في تربة مسيحية، فالمسيحية تُركَّز الحلول الإلهى في شخص واحد هو المسيح عيسى بن مريم، وهو ما تقوم به أيضًا الحركات المشيحانية إذ إنها تنقل الحلول الإلهى من الشعب اليهودي إلى شخص الماشيع الذي سيأتي بالخلاص.

ولا يعرف اليهود القرآءون (أى اليهود الذين لا يؤمنون بالتلمود) عقيدة الماشيع، وربحا يرجع ذلك إلى تأثير الإسلام. وقد حذر هؤلاء أتباعهم من أولئك الذين يتنبئون بظهور الماشيع. أما موسى بن ميمون فإنه، برغم إيمانه بأن السلام سيعم المجتمع بحقدم الماشيع، أكد أن الطبيعة لن تغير قوانينها، كما شكّك في مدعى المشيحانية في أيامه وحدَّر منهم. وفي العصر الحديث، يؤمن اليهود الأرثوذكس بالمودة الشخصية للماشيع، على عكس اليهودية الإصلاحية التي ترفض هذه الفكرة وتُحلّ محلها فكرة العصر المشيحاني، أي مشبحانية بدون إله.

ويمكن القول بأن حدة التفكير الثورى والعدمى عند بعض المفكرين اليهود أو عند مفكرين من أصل يهودى فى العصر الحديث (إسبينوزا برؤيته لعالم هندسى مادى مصممه وماركس برؤيته لعالم شبوعى خال من الجدل، ودريدا برؤيته لعالم يسوده اللامعنى) قد يكون نتيجة التراث المشيحانى . كما يمكن القول بأن ثوريتهم وعدميتهم وورفضهم الكامل للحدود التاريخية والبشرية تعيير عن حالة متطرفة من المشيحانية بدون ماشيع ، وعن رغبة طفولية فى اختزال العالم إلى عنصر أو اثنين والعودة إلى حالة السيولة الكونية (الجنينة) التى تسم الفكر المشيحانى .

## أسباب ظهور الشيحانية،

ويمكننا الآن أن نتناول الأسباب التاريخية والاجتماعية والاقتصادية التى تؤدى إلى تفجر النزعة المشيحانية. الرؤى المشيحانية ـ كما أسلفنا - إمكانية كامنة فى جميع الحضارات وفى النفس البشرية، ولا تفجرها سوى حركة التاريخ نفسه. وقد أشرنا من قبل إلى اضطلاع أعضاء الجماعات اليهودية بدور الجماعة الوظيفية، الأمر الذى تتج عنه النوسالهم عن الزمان والمكان وتعميق حلمهم الوهمى بالعودة إلى صهيون. ولكن النزعة المشيحانية بين أعضاء الجماعة الوظيفية تظل كامنة، طللا أن الوظيفة التى يقومون بها القومية المركزية، فقدت كثير من الجماعات البهودية الوظيفية وظائفها، فتزايد بؤس أعضاء الجماعات اليهودية الوظيفية وظائفها، فتزايد بؤس أعضاء الجماعات اليهودية الوظيفية وظائفها، فتزايد بؤس أعضاء الجماعات اليهودية ونائفهم، حين بدأت البورجوازية أعضاء المنامية في الظهور، في حين أن أعضاء الجماعات اليهودية في الجيتو كانوا غير بقيمها الدينامية في الظهور، في حين أن أعضاء الجماعات اليهودية في الجيتو كانوا غير قادرين على مواكبة التطور لأن المجتمع لم يساعدهم على ذلك، ولأن تقاليدهم الدينية قادرين على مواكبة التطور لأن المجتمع لم يساعدهم على ذلك، ولأن تقاليدهم الدينية

الفكرية المعقدة جعلت التكف أمراً عسيراً إن لم يكن مستحيلاً. وكلما كانت هامشية أعضاء الجماعات تتزايد، كان الاضطهاد الواقع عليهم يتزايد، وبازدياد الاضطهاد كانت الترقعات وكذلك الانفجارات المشيحانية تزداد. ففي أوقات الضيق والبؤس، كانت الجماهير اليهودية التي تتحرك داخل إطار حلولي ساذج وبسيط تتذكر دائماً الرسول الذي سيبعثه إله الطبيعة والتاريخ، والذي سيأتي بكل المعجزات اللازمة لإصلاح أحوالهم. كما أن الماشيع الملك يشبع رغبة أعضاء الجماعات في تملك زمام السلطة السياسية التي حُرموا منها. ويمكن القول بأن المشيحانية هي الثورة الشعبية اليهودية، ولذا فقد كانت عجزة عن إدراك الأسباب الحقيقية للأزمة، وبالتالي كانت عاجزة عن الإتيان بعطول. وهي بذلك تشبه نزعة معاداة اليهوديين أعضاء الطبقات الشعبية المسيحية، فهي الأخرى كانت شكلاً من أشكال الثورة الشعبية العاجزة عن إدراك سب إفقار الجماهير وأليات الاستغلال. ولذا، بدلاً من أن تصل إلى لب المشكلة وتهاجم المستغل الحقيقي، كانت الجماعير الشعبية تنحرف عن هدفها وتهاجم الجماعات اليهودية لأنها كانت الأواضحة المباشرة للاستغلال.

ومن المهم التأكيد على أن للحركات المشيحانية سياقين: أحدهما محلى، والآخر دولى. كما يهمنا أن نؤكد على أن تلاقى السياقين هو عادةً ما كان يؤدى إلى الانفجار. أما دولى. كما يهمنا أن نؤكد على أن تلاقى السياقين هو عادةً ما كان يؤدى إلى الانفجال في تعمثل في وجود لحظة مفصلية يتصور الماشيع المزعوم أنها الفرصة المواتية له (انتهاء العصر الأموى بالنسبة لأبى عيسى الأصفهاني، والتطلعات البابوية لتجديد حروب الفرنجة بالنسبة لداود الرائى، وبدايات الاستعمار الغربي وأول هزيمة للعثمانيين بالنسبة إلى شبتاى تسفى).

### شبتای تسفی ، دراسة حالة ،

دعنا الآن نحاول استخدام غوذج مركب لتفسير الحركات المشيحانية في اليهودية ، للراسة حالة محددة هي حالة الماشيع الدجال شبتاي تسفى (١٦٢٦ ـ ١٦٧٦) ، الذي وكد في أزمير لأب إشكنازي . والواقع أن دراسة خلفية شبتاي تسفى بطريقة مركبة تلقى كثيراً من الضوء على هذه الحركة المشيحانية .

 ١- تلقّى تسغى تعليمًا دينيًا تقليديًا، فعرس التوراة والتلمود، ولكنه استغرق فى دراسة القبّالاه، وخصوصًا القبّالاه اللوريانية، بنزوجها الغنوصى الحلولى المتطرف. ٢- تتزامن الفترة التى وكد ونشأ فيها تسفى مع بداية تعاظم نفوذ الرأسمالية فى بريطانيا وهولندا (البروتستانتيين) ويدايات مشروعهما الاستعمارى العالمى، ويداية حلولهما محل المشروع الاستعمارى لكل من إسبانيا والبرتغال (الكاثوليكيتين). كان أبوه مندويًا لشركين تجاريتين: إحداهما بريطانية والأخرى هولندية.

"د شهدت هذه الفترة إرهاصات الفكر الصهيوني بين المسيحيين في إنجلترا وبداية الاهتمام باليهود واسترجاعهم بوصفه شرطا أساسيا للخلاص. وكانت هناك نبوءة تسرى في الأوساط المسيحية (البروتستانتية الصهيونية في إنجلترا ويعض فرق المنشقين المسيحيين في روسيا) بأن عام ١٦٦٦ هو بداية العصر الألفى الذي سيتحقق فيه استرجاع اليهود لفلسطين. ولا شك في أن مثل هذه النبوءات الاسترجاعية ذات علاقة قوية بالجو الاستحماري والاستيطاني النشيط في تلك المرحلة. وقد تزايد في تلك الفترة أيضًا نشاط محاكم التفتيش في إسبانيا والبرتغال، وظهر الإصلاح المضاد في إيطاليا بنزعته المعادية لليهود.

٤ شهد عام ١٦٤٨ حدثين من أخطر الأحداث في تاريخ الجماعات اليهودية في الغرب: أولهما انتهاء حرب الثلاثين عامًا (١٦٤٨ ـ ١٦٤٨)، وهي حرب استفاد منها أعضاء النخبة من يهود البلاط، وعانت منها الجماهير اليهودية أيما معاناة. ويرغم استفادة أثرياء اليهود، فإن نهاية الحرب نفسها كانت بداية تدهور الشبكة التجارية اليهودية العالمية، وتَدتي وضع النخبة اليهودية بسبب تصاعد عملية تركز السلطة في يد الدولة القومية المركزية الذي أدًى إلى الاستغناء عن اليهود بوصفهم جماعة وظيفية. أما الحدث الثاني، فهو انتفاضة فلاحي أوكرانيا والقرزاق مت قيادة شميلنكي (١٦٤٨)، التي هزت قواعد التجمع اليهودي في بولنا - أكبر تجمع يهودي في العالم آنذاك وكان مجلس البلاد الأربعة (أي المجلس الذي كان يضم يهود بولندا) أهم مؤسسة يهودية تتمتع بشرعية لم تحققها مؤسسة يهودية أخرى منذ زمن بعيد. وقد كان لهذه لانتفاضة أعمق الأثر في يهود العالم كافة. ومن الطريف أن كتاب الزوهار (وهو من كتب التراث القبالي الصوتي اليهودي)، حسب بعض التفسيرات، كان قد تنبأ بوصول الماشيع عام ١٦٤٨، وقد أعقب ذلك كله حروب عام ١٦٥٥ (بين روسيا والسويد) في مناطق تركز اليهود في بولندا، ثم هجمات القوزاق الهايدماك. وتُعرف هذه الفترة من تاريخ بولندا باسم «الطوفان».

٥ في هذا الجومن الإحباط والثورات والتردي الحضاري والاقتصادي، حققت القبَّالاه

اللوريانية انشاراً غير عادي (يرى جيرشوم شوليم أن الفترة بين عامى ١٦٣٠ و ١٦٤٠ هى التى حققت فيها القبّالاه اللوريانية الهيمنة الكاملة التى جعلت اليهود مركزاً لعملية الخلاص الكونية، وإن كان شبتاى قد عدًّل هذه الصباغة بحيث يتم الخلاص من خلال شخصية الماشيَّع، أى أنه جعل شخص الماشيَّع مركز الحلول الإلهى بدلاً من الجماعة اليهودية).

٦- من العوامل الأخرى الأساسية التى هيأت الجو للانفجار المشيحاتى انتشار يهود المارانو في كثير من موانئ البحر الأبيض المتوسط والملدن التجارية. فقد كانوا يحملون فكراً قبّالياً ، كما أنهم كانوا يعانون من الفسيق بعد أن شهدوا أيامهم الذهبية فى الأندلس وإسبانيا المسيحية ، وكانوا يعيشون أيضاً خارج نطاق السلطة ويعبداً عن مراكز صنع القرار ، الأمر الذى جعل من العسير عليهم تَقبّل الوضع القائم .

كل هذا هيأ الجو لتصاعد الحمى المشيحانية، وقامت أعداد كبيرة من اليهود بالإعداد لوصول الماشيَّع، وبدأت الإشاعات نتشر عن جيش بهودي جرار يجري إعداده في الجزيرة العربية لبخرج منها ويفتح فلسطين. في هذا المناخ، ظهر شبتاى تسفى. ويبدو أن حياته النفسية لم تكنّ سوية، مثله مثل حياة جيكوب فرانك الماشيِّع الدجال الذي جاء بعده، فقد كان محبًا للعزلة، كثير الاغتسال والتعطر، حتى إن أصدقاءه الشبان كانوا يعرفونه برائحته الزكية . ويبدو أنه كان يعاني من حالة نفسية تسم بالتأرجح الشديد بين حالة نشاط وهيجان بالغين يعقبهما انقباض وقنوط، وقد صاحبته هذه الحالة حتى الأيام الأخيرة من حياته. وكثيراً ما كان شبتاي يتغنى بالأشعار وينشد المزامير في حالة نشاطه. ولأنه تلقى تعليمًا دينيًا تلموديًا كاملاً، لم يتهمه أحد قط بالجهل. وتزوج شبتاي فتاة بولندية يهودية حسناء تُدعى سارة تربت في أحد الأديرة الكاثوليكية أو ربما في منزل أحد النبلاء البولنديين، إذ يبدو أن أباها كان من يهود الأرندا، أي وكيلاً مالياً للنبيا. في منطقة أوكرانيا، ويبدو أنها كانت سبئة السمعة من الناحية الأخلاقية، وعلى علاقة بالنبيل الإقطاعي البولندي الذي كان أبوها يمثله. وهناك من يقول إنها كانت عاهرة وكانت تدَّعي أنها لن تنزوج إلا الماشيُّع، ولذا فإن الإله قد أعطاها رخصة أن تعاشر جنسيًّا من تشاء إلى أن يظهر الماشيِّع ويعقد قرانه عليها. وحبنما نشبت انتفاضة شميلنكي التي اكتسحت الإقطاع البولندي في أوكرانيا، كما اكتسحت وكلاه النبلاء الإقطاعيين، كان أبواها من ضحاياها. وقد حدث أن تسفى قابل سارة في القاهرة، أو ربما سمع عنها، فأرسل إليها وتزوجها. وقام تسفى بخرق الشريعة عامدًا عام ١٦٤٨ ، فأعلن أنه الماشيَّح،

ونطق باسم يهوه (الأمر الذي تحرمه الشريعة اليهودية)، وأعلن بطلان سائر النواميس والشريعة المكتوبة والشفوية. ولتأكيد مشيحانيته، طلب أن تُزُفَّ التوراة إليه، فهي عروس الإله. وقد رفض الحاخامات الاعتراف به، فطرد من أزمير.

وقد تنقَّل تسفى فى الأحوام العشرة التالية فى مدن اليونان، فذهب إلى سالونيكا وغيرها، وقضى بضعة أشهر فى إستنبول. وقام بخرق الشريعة مرة أخرى فى هاتين المدينين، إذ نَظَم أدعية أو ابتهالات تتلى فى الصلوات للإله ليحلل ما حرَّم. وحينما زار القاهرة، انضم إلى حلقة من دارسى القبالاه كان من أعضائها رئيس الجماعة اليهودية، ووفائيل يوسف جلى، مدير خزانة الدولة. ثم رحل إلى فلسطين عام ١٦٦٢، وقد بشر به اليهودى الإشكنازى نيئان الغزاوى عام ١٦٦٤، على أنه الماشيَّح الصادق الموعود، وأنه به اليهودى الإشكنازى نيئان ألفزاوى عام ١٦٦٤، على أنه الماشيَّح الصادق الموعود، وأنه ليس مجرد المسيح بن يوسف، وإنما هو المسيح بن داود نفسه. وأعمل نيئان أنه هو نفسه النبى المرسل من هذا الماشيَّح، وكتب عدة رسائل الأعضاء الجماعات اليهودية يخبرهم فيها الذى سيجمع الشرارات الإلهية التى تبعثرت فى أثناء عملية الحلق، والذى سيستولى على العرش العشمائي ويخلع السلطان (وهذه من الأفكار الأساسية للقبالاه سيستولى على العرش العشمائي ويخلع السلطان (وهذه من الأفكار الأساسية للقبالاه

وقد دخل شبتاى القدس فى مايو عام ١٩٦٥ ، وأعلن أنه المتصرف الرحيد فى مصير العالم كله ، وركب فرسا (كما هو متوقع من الماشيع) وطاف مدينة القدس سبع مرات هو وأتباعه ، وقد عارضه الحاخامات وأخرجوه من المدينة . ولكن تسفى أعلن عام ١٩٦٦ أنه ميذهب إلى تركيا ويخلع السلطان . وقد زاد ذلك حدة التوقعات المشيحانية بين يهود أوربا وزادت حماستهم . وقد وصلت الأنباء إلى لندن وأمستردام وهامبورج . وصارت الجماهبر اليهودية نحمل بيارق الماشيع فى بولندا وروسيا . وعما يجدر ذكره أن أهم مؤسة الجماهبر اليهودية نحمل المارق الماشيع فى بولندا وروسيا . وعما يجدر ذكره أن أهم مؤسة فأرسلت مندوبين عنها للحديث معه والاعتراف به (ولم تُصدر هذه المؤسة قرار) بطرده إلا عام ١٦٧٠ بعد تردَّد طويل) . بل إن بعض الأوساط المسيحية بدأت تؤمن بأن تسفى مسينوج ملكاً على فلسطين . وحينما حاول حانامات أمستردام الاعتراض على رسائل سنى وما جاء فيها ، كادت الجماهبر أن تفتك بهم . وباع بعض أثرياء اليهود كل ما يمكونه استعداداً للعودة ، واستأجروا سفناً لتنقل الفقراء إلى فلسطين ، واعتقد البعض يمكونه استعداداً للعودة ، واستأجروا سفناً لتنقل الفقراء إلى فلسطين ، واعتقد البعض فكان أتباعه يُغشَى عليهم ويرونه فى رؤاهم ملكاً متوجًا . وانقسم كثير من الجماعات فكان أتباعه يُغشَى عليهم ويرونه فى رؤاهم ملكاً متوجًا . وانقسم كثير من الجماعات فكان أتباعه يُغشَى عليهم ويرونه فى رؤاهم ملكاً متوجًا . وانقسم كثير من الجماعات فكان أتباعه يُغشَى عليهم ويرونه فى رؤاهم ملكاً متوجًا . وانقسم كثير من الجماعات

اليهودية بصورة حادة. وقد سمى الحاخامات أتباع تسفى بأنهم الكفار (بالعبرية: كوفريم).

وقد تمادى تسفى فى دوره، وبدأ فى توزيع المالك على أتباعه، وألغى الدعاء للخليفة العشمانى الذى كان يُتلى فى المعبد البهودى، ووضع بدلاً من ذلك الدعاء له هو نفسه بوصفه ملكا على البهود ومخلصا لهم. وأخذ تسفى يضفى على نفسه ألقابًا يوقع بها رسائله. ومن هذه الألقاب: «ابن الإله البكر» و أبوكم يسرائيل، و وأنا الرب إلهكم شبتاى تسفى». وترجَّه تسفى إلى إستبول فى فبراير عام ١٦٦٦ حيث ألقى القبض عليه.

ويبدو أن السلطات العثمانية التى اعتادت عدم التجانس الدينى فى الإمبراطورية الشاسعة، لم تكن تريد أى مواجهات مع أتباعه، ولذلك تم سجد فى قلعة جاليبولى الشاسعة، لم تكن تريد أى مواجهات مع أتباعه، ولذلك تم سجد فى قلعة جاليبولى المخصصة للشخصيات المهمة. وقد تحوّل السجن بالتدريج إلى بلاط ملكى لشبتاى تسفى الفندوذ الجنسى، أى أنه كان مختاً). وكان الحجاج يأتونه من كل بقاع الأرض، وكتبت الأناشيد الدينية تسبيحًا بحمده، وأعلنت أعباد جديدة وطقوس جديدة. فألفى صيام الإناشيد الدينية تسبيحًا بحمده، وأعلنت أعباد جديدة وطقوس تديدة. فألفى صيام اليوم السابع عشر من تموز من التقويم اليهودى، كما ألغى صيام التاسع من آب وجعله عيدًا لميلاد. وقد أعلن نبثان أن التغييرات الحادة التى تطرأ على مزاج الماشيع تعبير عن الصراع الدائر داخل نفسه بين قوى الخير والشر.

وفي سبتمبر من ذلك العام، جاء الحاخام القبائل نحميا (من بولندا) لزيارة شبتاى، وقضى ثلاثة أيام في الحديث معه رفض بعدها دعواه بأنه الماشيح، بل أخبر السلطات التركية بأنه يحرض على الفتة، فقد م للمحاكمة وخير بين الموت أو أن يعتنق الإسلام، فأشهر إسلامه وتعلم العربية والتركية ودرس القرآن. وأسلمت زوجته من بعده، ثم حذا حذوه كثير من أتباعه الذين أصبح يُطلق عليهم اسم «دوغه». ولكنه، مع هذا، لم يقطع الأمل في أن يستمر في قيادة حركته، وظل كثير من أتباعه على إيمانهم به، لأن الماشيع في التصور القبائل "سبكون خيراً من داخله، شريراً من خارجه»، وهذه مواصفات تنطبق على تسفى تمام الانطباق. ويتضح هنا تأثر تسفى بتفكير يهود المارانو بشأن ضرورة أن يُظهر المرء غير ما يُبطن. وقد نقل العثمانيون تسفى في نهاية الأمر إلى ألبانيا حيث مات بوباء الكوليرا عام 1777.

وظهور شبتاى تسفى تعبير عن الأزمة العميقة التى كانت اليهودية الحاخامية تخوضها بسبب تَآكُل العالم في العصر الوسيط في الغرب بل ونهايته، وهو العالم الذي نشأت فيه اليهودية الحاخامية التي فشلت في التعامل مع العالم الجديد. ويشبه شبتاى تسفى في هذا معاصره إسبينوزا، فكلاهما عبَّر عن أزمة واحدة، وكلاهما تَحدَّى الشريعة (هالاخاه) وطرح رؤية ذات جوهر علماني تركِّز على هذا العالم المادى. وينما تحداها تسفى من الداخل، تحداها إسبينوزا من الخارج. وكلاهما كان يؤمن بنت حلولي يصدرُ عن رؤية حلولي يصدرُ عن رؤية حلولي قصدرُ عن رؤية حلولية واحدية أخذت طابعًا دينًا روحيًا عند تسفى وطابعًا فلسفيًا ماديًا عند إسينوزا.

ويمكن القول إن تسفى يمثل وحدة الوجود الروحية ، أى أنه يحل الإله فى الطبيعة والتاريخ ويظل محتفظًا باسم الألوهية ، أما إسبيتوزا فيمثل مرحلة وحدة الوجود المادية ، حيث يصبح الإله هو قوانين الحركة ، ولكنه مع هذا كان من الدهاء بحيث أبقى اسم الإله ولكنه قال إن الإله هو الطبيعة . ولذا يُشار إلى إله إسبيوزا بأنه الإله/ الطبيعة .

وتُعدُّ حركة شبتاى تسفى أهم الحركات المشبحانية على الإطلاق، فقد هزت اليهودية الحاخامية من جذورها، حتى لم تقم لها قائمة بعد ذلك. وانتشر أتباع تسفى فى كل مكان، وانتشر معهم الفكر الشبتانى حتى بين بعض القيادات الحاخامية، ويتضح ذلك فى المناظرة الشبتانية الكبرى التى ظهر خلالها أن الحاخام جوناثان إييبشويتس، وكان من أهم العلماء التلوديين فى عصره، شبتانى. ويعد ذلك، ظهرت الحركتان الحسيدية والفرانكية اللتان رفضتا القيادة التقليدية التلمودية، وأخيراً ظهرت الصهيونية التى ورثت كثيراً من النزعات المشيحانية. وثمة رأى يذهب إلى أن تسفى بهجومه على اليهودية الحاخامية التقليدية مهد الطريق للصهيونية التى ترفض الميود الدينية، كما ترفض الأوامر والنواهى وتُعلَّى الذات القومية على كل شىء. كما أن تَوجه تسفى للعمل على العودة الفورية إلى فلسطين يشبه، فى كثير من النواحى، المشيحانية الصهيونية العلمانية التى ترفض الموقف الدينى التقليدى الذي ينصح اليهود بالانتظار، بل وتبادر إلى الإسراع بالنهاية ليبدأ العصر الدينى ادن انتظار مشيئة الإله. وقد كان تيودور هرتزل معجبًا للغاية بسفى وكان يفكر فى كتابة أوبراعته لتشيلها فى الدولة الصهيونية بعد إنسائها.

# الفصل الرابع الحسيدية والصهيونية

نُشر هذا الفصل من قبل في إحدى للجلات العلمية المحكمة المتخصصة بوصفه مبحثا بتناول علاقة الحسيدية (وهي حركة يهودية صوفية) بالصهيونية (وهي حركة سياسية علمانية). ويومها كتب رئيس تحرير المجلة مقدمة صغيرة يجيز فيها نشر المحث نظراً لأن الدراسة امهمة»، مؤكداً للقارئ أن الدين لا علاقة له بالسياسة. ولا ندري في الواقع ما معنى كلمة امهمة عنى هذا السياق. ولعله أراد بذلك أن يعلن أن كاتب المقال لم يتبع المنهج العلمي (أي الموضوعي المتلقي الذي يكتفي برصد الظواهر والأفكار وتصنيفها بشكل سطحي متعجل)، وأنه، مع هذا، يشعر بشكل ما أن المفكر فسر جوانب كثيرة من الظاهرة موضع النراسة. ولم يخطر ببال السيدرئيس التحرير أن الخلل الذي ينسبه للدراسة والذي يتمثل من وجهة نظره في خلطها بين الديني والسياسي والاقتصادي والاجتماعي هو مصدر قوتها التفسيرية، وأن المنهج االعلمي؛ المادي الذي يدعيه هو منهج اختزالي يفصل بين العناصر المتداخلة المتفاعلة داخل الظاهرة موضع الدراسة، ويعزل عنصراً واحداً منها (عادةً مادياً) ويعطيه أصبقية سببية. وما سنقوم به في هذه الدراسة هو عكس ذلك تمامًا، فالنموذج التحليلي الذي نستخدمه يدخل في تركيبه عناصر دينية وفلسفية واجتماعية وسياسية، وهي عناصر متشابكة متفاعلة تحسن من المقدرة التفسيرية للنموذج. كما أننا سنستخدم النماذج الثلاثة التي سبقت الإشارة إليها مع التأكيد على جانب أساسي، وهو أن وحدة الوجود الروحية (الصوفية) هي ذاتها وحدة الوجود المادية وأن الحركات الصوفية الحلولية عادةً ما تمهد لظهور العلمانية الشاملة.

# الجذور الاقتصادية والحضارية للحركات الحسيدية،

الحسيدية) كلمة مشتقة من الكلمة العبرية احسيدا ومعناها التقيا، وهي تستخدم

فى العصر الحديث للدلالة على الحركة الدينية الصوفية التى أسسها بعل شيم طوف ( ١٧٠-١٧٠ ). وقد بدأت هذه الحركة فى منتصف القرن الثامن عشر فى جنوبى بولندا وجاليشيا وأوكرانيا وانتشرت منها إلى وسط بولندا وروسيا البيضاء والمجر ورومانيا حتى أصبحت هى عقيدة أغلبية الجماهير اليهودية فى شرقى أوربا بحلول عام ١٨٣٠ . ويُقال إنها صارت عقيدة أغلبية يهود العالم آنذاك، إلى جانب أنها عقيدة أغلبية يهود اليديشية، أي يهود شرقى أوربا الذين يتحدثون الرطانة اليديشية .

ويعزى النجاح الذى أحرزته الحسيدية لأسباب اجتماعية وسياسية وحضارية عدة، فقد كانت الجماهير البهودية تعيش في بؤس نفسى وفى فقر مدقع نتيجة للتحولات الاقتصادية والاجتماعية التي كانت تخوضها مجتمعات شرقى أوريا أنشذ، حيث كان التنظيم الإقطاعي للمجتمع مبنياً على الفصل الحاد والصارم بين الطبقات والفئات، ولذا فقد سمح لأعضاء الجاماعات اليهودية بوصفهم جماعة وظيفية لها طابعها الإنني والديني المحدد أن يكون لهم المؤسسات القضائية المحدد أن يكون لهم المؤسسات القضائية والاقتصادية المستقلة مثل القهال، وهي مؤسسة اجتماعية كانت تضطلع بوظيفة جمع الضرائب والإشراف على الجماعة اليهودية في جميع شنونها الإدارية والقضائية.

لكن التطور الاقتصادى للمجتمع (من الإقطاع إلى الرأسمالية) جعل من القهال شكلاً طفيلياً لا مضمون له يقوم باستغلال اليهود لحساب الحكومة البولندية والنبلاء الإقطاعيين الغائبين في المدينة. ومن مظاهر هذه الطفيلية الاستغلالية أن وظيفة رئيس القهال لم يكن يشغلها إلا من كان على علاقة طبية بالحكومة أو بالنبلاء، حيث كانت تعد مصدراً للدخل المرتفع لمن يشغلها. وقد كانت الطفيلية سمة في وظائف القضاة التي كان لا يشغلها إلا من يدفع رشوة للحكومة، ولذا كان من الطبيعي أن يتقبل القاضي الهدايا والرشا فور تعيينه.

وقد نتج عن هذا أن كبار موظفى القهال أصبحوا طبقة مسيطرة أحكمت قبضتها وهيمتها على أعضاء الجماعات اليهودية وفقدت علاقتها بالجماهير خصوصا أن يهود الريف لم يكن من حقهم أن يدلوا بأصواتهم على الرغم من أنهم كانوا يدفعون الضرائب المقررة عليهم.

وقد بلغت طفيلية القهال درجة كبيرة حتى إن الحكومة البولندية ذاتها ألفت مجلس الأراضى الأربعة (الإطار الإدارى الذى كان يضم كل مسجالس القسهال في بولندا وليتوانيا)، كما أخذت في تقليص سلطة الحاخاسات. وقد صاحب هذا التطور الاقتصادى والسياسى تحسن فى أحوال الطبقة التوسطة العريضة (تجار الجملة). أما يهود المناطق الريفية فقد ازدادوا فقراً خصوصا بعد زيادة ضريبة الرؤوس. وعلى هذا، فإن البقالين وأصحاب المحال الصغيرة والباعة الجائلين وأصحاب الحانات وجباة الضرائب (وهم من صغار الموظفين) وأصحاب الفنادق الصغيرة وصغار المستأجرين من أعضاء الجماعات اليهودية عاشوا حياة قاسية للغاية، إذ فقدت هذه الفئات الاجتماعية المرتبطة بالنظام الإقطاعي الأساس الاقتصادى لوجودها حتى إن بعضهم كان يكسب قوته وجمعجزة حقيقية في ثوب زيون يأتي بالصدفة. وكانوا يتضورون جوعًا حينما لا ترسل لهم الصدفة هذا الزبون، عماكان يضطرهم لأن يقتاتوا بما يتكرم به النبيل البولندى عليهم (وقد كان الشحاذ اليهودي ظاهرة واسعة الانتشار في أوربا في أواخر القرن التاسع

ووصل البؤس الاقتصادى لدى هذه الغشات من اليهود إلى حد أن عُشر أرباب الأسر اليهودية كانوا بلا عمل. وقد وقفت هذه الجماهير متحدة ضد سلطة القهال (أداة استغلالها) وطالبت بتغييره أو حله، وهي الجماهير التي انضمت للحركة الحسيدية. ومن الملاحظ أن الحرفيين والعمال اليهود لم ينضموا للحركة الحسيدية لأسباب عدة من أهمها أن الأساس الاقتصادى لوجودهم كان أكثر ثباتًا من أساس البورجوازيين الصغار من الإهود، كما أنهم كانوا لا يكملون دراستهم الدينة إذ كان أبناؤهم لا يدرسون إلا أسفار موسى الخسسة ويتركون بعدها الدراسة لفقرهم، على عكس أولاد أصحاب للحال الذين كانوا يكملون دراستهم الدينية على عكس أولاد أصحاب للحال الذين عنوا يكملون دراستهم الدينية وغير اليهودية) كانت تمتص كثيرًا من العمال المعدد.

ولأن العنصر الاقتصادى لا يكفى ، كما نؤكد دائمًا ، لتفسير الظواهر الإنسانية ، فإن من الضرورى مراعاة العناصر الأخرى . وهنا لابد أن نشير إلى أن قيادات الجماعات البهودية الفكرية والدينية كانت لا تقوم بأى دور روحى أو تعليمى أو أخلاقى ، وتحول الحاحام إلى مجرد موظف له راتب ولا يعنيه شئون الجماعة في شيء ، وكانت مواعظ الحاحامات كلها تدور حول موضوعات فقهية عويصة مغرقة في النيبية . بل كان الحاحامات ، شأنهم في هذا شأن بيروقراطية القهال ، يحصلون على وظائفهم نظير مبلغ من المال يدفعونه . وقد ارتبطت طبقة العلماء اليهود بطبقة الأثرياء عن طريق القرابة من النسب ، كما ارتبطت الوظيفة الاجتماعية لعلماء اليهود بين أعضاء الجماعة الهودية

بمركزهم الدينى ومكانتهم الفقهية. وقد لخص أحد الفقهاء وضع الحاخامات قائلاً: "كل شخص به جوع للسلطة، وكل شخص يصبيح أريد أن أحكم (أو أتسلط) لأننى عالم [تلمودي]».

ووصلت الحياة الثقافية والدينية داخل الجيتو اليهودى وفي منطقة الاستيطان اليهودى في منطقة الاستيطان اليهودى في روسيا إلى درجة كبيرة من الندني، حتى إن أحد الحاخامات كان يتباهى بأن يهود بولندا يكرهون العلوم افالحالق لا تسره سهام النحاة الحادة، ولا قياسات الرياضيين، ولا حسابات الفلكيين؟ فالدراسات التلمودية حسب تصوره هي الشيء الأساسي في حياة اليهودى. وكان اليهود يعيشون في شبه عزلة عن العالم (يؤمنون بالجن والمفاريت والاحجبة)، وحينما تعلم المؤرخ اليهودى كروكمال اللفات الأوربية (الأجنبية) كان الحسيديون يظنون أن به مساً من الشيطان.

ولسد هذا الفراغ الروحى، ظهرت فئة «الدراويش» المتسبة إلى بعل شيم (صاحب الاسم)، وهم أشخاص كانت الجماهير اليهودية تتصور أن عندهم أسراراً باطنية للتحكم والتلاعب بحروف اسم الخالق وملائكته عما يمكنهم من طرد الأرواح والأشباح. فكان بعل شيم يكتب حروف اسم الخالق بطريقة جديدة فيعكس الحروف ثم يضعها في حجاب لتستخدم كتعويذة. وكان الاعتقاد السائد أن بعل شيم عنده من القدرات ما يجعله قادراً على شفاء الأفراد الذين تركبهم العفاريت.

وكانت الجماهير البهودية لا تزال تعيش فى ظل ذكرياتها الأليمة عن هجمات القائد الشعبى الأوكرانى شميلنكى ضد الإقطاع الاستيطانى البولندى وعملاته من الوكلاء الماليين اليهود، وعن عصابات الهايدماك من الفلاحين القوزاق، التى كانت تجوب أطراف بولندا تبث الرعب فى قلب أعضاء الجماعات اليهودية الذين كانت جموع الشعب الأكرانى تشير إليهم بوصفهم وجامعى الضرائب البولندين؟. وقد شاهدت هذه الفترة أيضاً إعادة تقسيم بولندا وليتوانيا عما نتج عنه تقسيم في داخل الجماعات اليهودية ذاتها.

ويلاحظ أن القبالاه كانت قد أحكمت هيمتنها على الفكر الدينى اليهودى بين جماهير اليهود وحتى طلاب المدارس التلمودية العليا وأعضاء المؤسسة الحاخامية . والفكر القبالى الحلولى قيادر على إشباع التطلعات العاطفية لدى الجسماهير السياذجة اليائسة . ومن المفاوات التي يجب الإشارة إليها أن أعضاء الجسماعات اليهودية ، بعد أن عاشوا بين فلاحى أوكرانيا وشرقى أوربا لمئات السنين ، بعيداً عن المؤسسات الحانجامية في الملان الكبرى والمدن الملكنة ، تأثروا بفولكلور فلاحى شرقى أوربا، وبمعتقداتهم الشعبية

الذينية، وبوضعهم الحضاري المتدنى بشكل عام. ويبدو أن الحسيدين تأثروا بالتراث الدينية، وبوضعهم الحضاري المتدنى بشكل عام. ويبدو أن الحسيدين تأثروا بالتراث الديني المسيحى، وخصوصاً تراث جماعات المنشقين (بالروسية: قراسكولنيكس Paskolniks وينشق) في روسيا وأوكرانيا. وقد شهد القرنان السابع عشر والثامن عشر ظهور جماعات دينية مسيحية متطرفة، مثل: الدوخوبور (المتصارعون مع الروح)، والحليستى (من يضربون أنفسهم بالسياط)، والسترانيكي (الهائمون على وجوههم) - وكان راسبوتين عضواً في هاتين الجماعتين والسكويتسي (للخصيون)، والمولوكاني (شاربو اللبن)، وغيرها. وكان عدد أعضاء هذه الجمعيات كبيراً لدرجة غير عادية حيث كان يصل إلى خمس عدد السكان حسب التغديرات الرسمية وإلى نحو نعمهم حسب التقديرات الأخرى. وكان أتباع هذه الفرق يتبعون أشكالاً حلولية متطرفة. فالسكويتسي، على صبيل المثال، طالبوابالإحجام عن الجماع الجنسي، حلي معامي داعر. وكان قادة هذه الجماعات يتسمون بأساماء غرية (مثل: «المسيح»، «النبي»، «أم الإله»)، فقد كانوا يؤمنون بأن القيادة هي غيسيد للإله، قاماً كما أن المسيح»، «النبي»، «أم الإله»)، فقد كانوا يؤمنون بأن القيادة هي غيسيد للإله، قاماً كما أن المسيح تجيد له.

وقد كانت أقرب الجماعات المسيحية المنشقة إلى الحسيدية هي جماعة الخليستى. وقد ذهب قادة هذه الجماعة إلى أن المسيح، حينما صلب، ظل جسده في القبر. أما المبعث، فهو عندهم هبوط الروح القدس بحيث تحل في مسيح آخر هو قائد الجماعة. ولأن قادتهم مسحاء قادرون على الإتيان بالمعجزات، يحل فيهم الإله. والواقع أن مفهوم التساديك في الحسيدية قريب جداً من هذا. فالتساديك هو القائد الذي يحل فيه الإله، وعادةً ما يتم اورت الحلول. ولذا، فإننا نجد أن قيادات الخليستي يكونون أسراً حاكمة يتبع كل واحدة منها مجموعة من الأتباع، وهذا ما حدث بين الحسيديين أيضاً. بل إن التماثل في التفاصيل كان يصل إلى درجة مدهشة، فكان الخليستي يعيشون بعيداً عن زرجاتهم بحسبان أن الإله إن شاء أن تحمل العذراء لحملت. وهذا هو موقف بعل شيم طوف، برغم أن فكرة والحمل بلا دنس البعد ما تكون عن اليهودية . فعندما ماتت زوجته قط، وأن ابنه هرشل أن يتزوج من امرأة أخرى، احتج ورفض وقال إنه لم يعاشر زوجته قط، وأن ابنه هرشل قد ولد من خلال الكلمة (اللوجوس).

وكان دانيال الكوسترومى (١٦٠٠ ـ ١٧٠٠) من أهم زعماء الخليستى . وقد وكد ابنه (الروحى) بعد أن بلغت أمه من العصر مائة عام . وكذلك بعل شيم طوف ، فقد وكد ، حسب الأساطير التى تُسجت حوله ، بعد أن بلغت أمه من العمر مائة عام . وكان الخليستى يرتدون ثبابًا بيضاء فى أعيادهم، وكذلك الحسيديون. وقد كان الخليستى يُعدون أنفسهم، من خسلال الغناء والرقص، لحلول روح المسيح فيسهم، وهذا أيضًا قريب من تمارين الحسيدين. والمضمون الفكرى الاجتماعى لكلَّ من الخليستى والحسيديين مضمون شعبى يقف ضد التميزات الطبقية بشكل عام.

وقد تبدئت هذه الأفكار الخلولية المتطرفة في التصادم الحادبين الحسديين والمؤسسة الحاخامية (متنجديم)، وهو تصادم كان حتميّا إذ إن الحسيدية تمثل رؤية بعض قطاعات الجماعة اليهودية التي استُبعدت من جانب المؤسسة الحاخامية والقهال. وكانت الحسيدية تحاول أن تحقق لهم قسطًا ولو ضئيلاً من الحرية ومن المشاركة في السلطة. وعلى هذا، فإن الحسيدية، في جانب من أهم جوانبها، محاولة لكسر احتكار المؤسسة التلمودية للسلطة الدينية، ومحاولة لحل مشكلة المعني.

وقد أدت كل هذه الأوضاع الحضارية والاقتصادية والسياسية إلى ظهور الحركة الحسيدية التي ضمت أعضاء الطبقات المتوسطة الفقيرة الموجودة داخل الجيوب اليهودية في المجتمع البولندي والروسي. وكما بينا من قبل، كانت هذه الطبقة منسحقة نتيجة للتحولات الاقتصادية في المجتمع، وهي تحولات فتحت الفرصة أمام غيرها من الطبقات اليهودية، وأغلقتها دونها، بل زادتها فقراً على فقرها، كما أنها ظلت طبقة اجتماعية غير منتجة ليس لها أساس اقتصادي واضح. ولعل هذا الوضم الغريب قد انعكس على العقيدة الحسيدية التي ظلت ترفض العالم نظريًا وتطالب التابعين بالزهد في أمور الدنيا والهرب منهاأ ولكنها في الوقت نفسه ظلت تقبل العالم فعليًا وترى أن النقود والثراء أساسيان للحياة (حصوصا بالنسبة لقواد الحركة). وكما قال أحد الزعماء الحسديين، فإن انقود الإنسان تحرره. نحن بذلك لا نعني الدخل الكافي وحسب، وإنما نعني الشروة الطائلة، فهي ضرورية للعبادة الإلهبة، إذ إن تنفيذ كثير من المبادئ والأقوال الدينية يستلزم امتلاك الإنسان للثروة، وقد انعكس هذا أيضًا على بنية الفكر الحسيدي، فهو فكر يستمد دفعته الأولى من سخط طبقي حقيقي، ولكنه يتوه في غيبيات صوفية، ويظهر عداءً للتفكير والعلم والفعل. فالطبقة التوسطة الصغيرة كانت طبقة متطلعة تود الصعود ولكنها كانت طبقة خائفة من الرأسمالية الصاعدة. أما قيادة الحركة، فقد كانت أساسًا قيادة دينة (لأن العنصر الاجتماعي في الفكر الحسيدي ظل خافتًا مستوعبًا في الشكل الصوفي الحلولي الطلق). وقد ظلت الإصلاحات التي تطالب بها الحسيدية إصلاحات لا تتخطى الإطار القائم. وحينما منحت الفرصة للحسيديين للاستيلاء على إدارة القهال، وهو استيلاء كان يتم أحيانًا عن طريق الاستعانة بالسلطات البولندية ، لم يقوموا بتغيير شيء ، بل زادوا أحيانًا من معدلات الضرائب . وقد أتت القيادة الحسيدية الدينية من صفوف الطبقات الفقيرة ، فكانوا من فقراء الوعاظ والمنشدين والمدرسين والذابحين الشرعيين . وكان بعل شيم طوف مؤسس الحركة الحسيدية \_نفسه يعمل في المساء مدرسا وذابحا شرعيا وخادما للمعبد .

والحسيدية من حيث هي مذهب صوفي حلولي، لم تستدع أفكاراً دبنية أو فلسفية جديدة. فهي امتداد للحلولية اليهودية التقليدية بجزجها بين الشعب والأرض والخالق، وبتأكيدها لتقاليد النبوة المفتوحة، والمستمرة بين اليهود، وبمزاوجتها بين الشعب والإله، وبتأكيدها لتقاليد النبوة المفتوحة، والمستمرة بين اليهود، أي أنه لا يوجد خاتم للمرسلين وإنما يمكن لأى يهودى أن يصبح نبياً في أي لحظة. ولكن الحسيدية فسرت بعض هذه المفاهيم تفسيراً فيه شيء من الجدة، كما أنها وصلت ببعض الحسيدية فسرت بعض هذه المفاهيم المخاهية . وأحد المفاهيم الحلولية الأساسية في اليهودية الحاحامية يؤكد أن الإله الموجود في كل شيء . وحلولية التصور اليهودي هي حلولية كامنة في بنية اليهودية تنفجر في شكل حركات ماشيحانية (نسبة إلى الماشيح أو المسيح المخلص اليهودي)، وهذا ما حدث بالنسبة للحسيدية. فنجد أن بعل شيم طوف يوصل العبارة السبابقة لنتيجتها المنطقية ويؤكد أن الإله موجود افعلاً في كل شيء - في النباتات والحيوانات وفي أي فعل إنساني وفي الخير والشرذاته.

ويستخدم الحسيديون مصطلحات وصوراً مجازية صوفية تقليدية للتعبير عن رؤاهم الحلولية المتفجرة؛ فالحالق نور إلهى لانهائي يختفي بشكل تدريجي حتى لا يبتلع كل شيء في جلاله وبهائه وحتى تتمتع المخلوقات بوجود مستقل. والعالم كله بمثابة ثوب للإله صدر عنه ولكنه جزء منه، نمامًا مثل محارة الحيوان البحرى المعروف بالحلزونة، فهى قشرته الخارجية ولكنها مع هذا جزء لا يتجزأ منه. ويستخدم الحسيديون مثلاً أخر لتفسير التنوع والتعدد الظاهرين في العالم، ولتأكيد الوحدة المبدئية التي تتنظم الكون (وكل فكر صوفي حلولي هو في نهاية الأمر فكر واحدى بنكر انفصال الخالق عن المخلوق، ويمحو كل التنائيات، وينكر بالتالي استقلال الإرادة الإنسانية): يجلس ملك عظيم فوق عرشه في وسط قصره ذي الأبهاء الكثيرة المزينة بالذهب والفضة والأحجار الكريمة، ويأتي الحدم لزيارته فيركز بعضهم على الذهب والفضة أكثر من اهتمامهم بالتأمل في طلمة الملك البهية، ويقضون جل وقتهم في الأبهاء الخارجية يجمعون الكنوز التي يجدونها، ويستوعبهم عملهم هذا تمامًا حتى إنهم لا يبصرون وجه الملك بتأتاً. ولكن الخادم العاقل ويستوعبهم عملهم هذا تمامًا حتى إنهم لا يبصرون وجه الملك بتأتاً. ولكن الخادم العاقل

يرفض أن يدع أى شىء بصرف اهتمامه عن الملك، ولذلك فهو يسير ويستمر فى السير حتى يصل إلى العرش وسط القصر، وحينما يصل إلى هناك فهو يكتشف على التر أن القصر والأبهاء وكنوزها إن هى إلا وهم صنعته مقدرات الملك الإعجازية، وهكذا يخفى الحالق نفسه فى الثوب المسمى بالكون.

ويدل هذا على أن الحسيدين يؤمنون بأن الإله ذاته هو اكل شيءه، وأن ما عدا ذلك وهم وباطل لأن الأشياء المخلوقة لا حقيقة لها. فكل المخلوقات لا وجود لها إذا نظرنا لها من زاوية نظر الخالق (والقول بأن الإله هو كل شيء بختلف عن الصيغة الإسلامية القائلة بأن الله اختلق كل شيء، فالأولى تفترض التوحد بين الخالق والمخلوق والثانية تفترض الانفصال). الخالق، مثل الشمس، والمخلوقات مثل الأشعة (حسب التصور الحسيدي)، أي أنه لا وجود إلا وجود الله ولنلاحظ الصورة للجازية للشمس والمرتبطة تما الارتباط بفكرة الفيض الإلهى (على عكس التصور الإسلامي الذي لا يمكن أن يأخذ جميل هذه الصورة المجازية، فالخلق في أي ديانة توحيدية هو لحظة فارقة).

وقد استفاد الحسيديون من القبالاه أو (التراث الصوفى اليهودى) وكتبها ونزعتها الكونية حتى أصبحت بمثابة الشريعة الشفوية للحسيديين التى شرحها الوعاظ الحسيديون الكونية حتى أصبحت فى متناول الجماهير. وإذا كانت القبالاه تحصر اهتمامها فى الكون والاعتبارات الكونية، فإن الحسيدية حاولت أن تربط بين الحقيقة النفسية والحقيقة الكونية (وهذا هو أحد أسس القبالاه الفكرية: كما فى السماء فى الأرض، وكما فى الكاخل [الذات] فى الحتارج [العالم]، أى أنها تمحو كل الثنائيات تمامًا). فنادى الحسيديون بأن يفوص الإنسان فى أعماق ذاته، وفى أعماق الذات تسقط الحواجز والحدود التى تفصل شيئًا عن الأخر وفردًا عن الأخر وذاتا عن الأخرى، فكأن الإنسان يغوص فى بحر سائل كونى، وفى داخل هذا البحر الكونى، هذا الفردوس الذاتى، يرتفع ويتسامى الإنسان على حدود الكون والطبيعة، إلى أن يصل فى النهاية إلى أن الإله هو الكل ولا يوجد سواه.

ولعل تأكيد العنصر الذاتى بهذه الطريقة الكونية الفردوسية هو محاولة من جانب الحسيدين للاحتفاظ بالحماسة الماشيحانية لدى الجماهير، ولكنه في الوقت نفسه محاولة لمحاصرة هذه الحماسة وتبريدها وتحديدها حتى لا تتفجر بشكل عدمى فوضوى كما حدث في الحركات الماشيحانية السابقة للحسيدية (مثل الشبتانية)، وهي حركات وجدت نفسها مضطرة إلى أن تحول نزعتها الفردوسية إلى حقيقة واقعة، فذهب الماشيح الدجال شبتاى

تسفى إلى فلسطين ليعتلى عرش داود بما جر عليه وعلى أتباعه شتى صنوف العذاب، لذا آثر مشحاء الحسيدية الفوص فى فردوس الذات الكونى على الذهاب إلى صهيون (وإن كان هذا لم يمنعهم من الذهاب إلى صهيون حينما أصبحت الفرصة مواتية - أى أن الإحجام عن "الحركة" الفعلية والاكتفاء "بالتأمل" ليس جزءاً من البنية وإنما هو ضرورة عملة براجماتية).

#### ماشیحانیة دون ماشیح،

وإذا كانت الرقية الماشيحانية التقليدية رؤية أبوكاليبسية (أخروية) تحدث بغتة في آخر الأيام، فإن الماشيحانية الحسيدية تتكشف بشكل تدريجي من خلال الزمان، وأصبحت الماشيحانية ليست مجرد وصول الماشيح وإنما حركة بطيئة متصاعدة يشترك فيها كل أفراد جماعة إسرائيل، أي أنها أصبحت ماشيحانية دون ماشيح ماشيحانية تستد أساساً إلى الذات اليهودية الجماعية. هذه الماشيحانية الذاتية أو النفسية المضجرة، إن صح التعبير، لها نتائج فكرية وعملية عديدة انعكست على سلوك وتصورات الحسيديين سنجمل بعضها فيماياتي:

ا \_ تقبل الحسيديون الإيمان التقليدي بأن الشريعة المكتوبة (أى التوراة) والشفوية (أى التلمدو وكتب القبالاه) مرسلة من الإله، ولكن العالم كله إن هو إلا كشف روحى إلهى، ولذا تصبح التوراة والشريعة الشفوية مجرد جزء صغير من الكل الأكبر الأشمل (و الحسيديون بذلك يطلون العمل بالشريعة تقريبًا، لكن إبطال الشريعة حسب التقاليد البهودية هو من حق الماشيح وحده). ويصبح الهدف من دراسة التوراة أن يصبح الإنسان نفسه «توراة»، قانونًا في حد ذاته.

والتوراة بوصفها جزءاً من الكون، تعكس الكون أيضًا، ولذا فإن كل من يدرس التوراة لا يجد فيها إبراهيم وموسى وحسب وإنما يجد بلعام وهامان أيضًا، الخير والشر، أى أن التوراة لا تجسد فكرة الفانون وإنما أصبحت القانون ونقيضه، وهذا مفهوم تمامًا في إطار وحدة الوجود الروحية التي تؤدى إلى وحدة الوجود المادية.

٢ - يرى الحسيديون أن الهدف من حياة الإنسان ليس هو فهم الكون أو تغييره أو حتى تغير الحسفاه و التوحد به . تغيذ الأوامر والنواهى (المسفاه) وإغاهو «الدبيقوت» أو الالتصاق بالإله والتوحد به . فدراسة التوراة وتنفيذ الأوامر والنواهي وكل العبادات هي في نهاية الأمر أدوات ووسائل للتوحد بالخالق . ونرى هنا مرة أخرى أثر «الماشيحانية النفسية» .

٣-يصاحب هذا الإنكار لفكرة القانون والحدود إيمان بالحتمية الطلقة. فإذا كان الكون هو الإله وكان كل مخلوق جزءاً من الخالق، فإن كل شيء يصبح جزءاً من خطة إلهية محسوبة لا شيء يصبح جزءاً من خطة إلهية محسوبة لا شيء يتم فيها بالصدفة ولا يوجد فيها مجال لأى إرادة إنسانية مستقلة. فعدم انفصال الخالق عن المخلوق (في الإطار الحلولي) فيه إنكار لحرية للخلوق وفيه تأكيد لقولة إن الإنسان مسيِّر تماساً وأنه غير مسئول عن أفعاله مهما بلغت من دناسة وإجرام (ولنلاحظ هنا التشابه البنوى بين الحسيدية والنيتشوية ؛ فكلاهما يؤكد فكرة الإرادة المطلقة إفكار الحدود، وكلاهما يؤكد الحتمية المطلقة [فكرة العود الأبدى عند نيتشه]، ولعله ليس من قبيل الصدفة أن الفيلسوفين النيتشويين الصهيونيين بوبر وبيرديشفكي هما أيضاً من أكبر المتحمسين للحسيدية).

٤ ـ مع إنكار الإرادة الإنسانية المستقلة، ومع تأكيد أن الإله هو كل شيء، لا مجال لأى تاقض أو تدافع، ولا مجال للحزن أو المأساة، ولذا نجد الحسيديين يرفضون الثنائية النقليدية للموقف الديني ويحلون محلها أحادية صوفية عمياء تشبه من بعض الوجوه الفليدية للموقف الديني ويحلون محلها أحادية صوفية عمياء تشبه من بعض الوجوه الفليدية للمكانيكية في إنكارها لأي وجود إلا المادة - والحسيدية (الصوفية) مثلها مثل المادية الميكانيكية، هي فلسفة تبتها الطبقات البورجوازية (صغار التجار وما أشبه) لنبر عن شوقها الديني (لمزيد من الثروة). ويجب أن تتذكر أن الفلسفة المادية الميكانيكية كانت فلسفة البورجوازية في عصر المقلانية البورجوازية التي كانت لا تؤمن إلا بالرياضة والمال. وبلاحظ أن محو هذه الثنائية التي هي في جوهرها إنكار لوجود الإله (لأن وجود الإله يفترض على التو وجود جوهرين منفصلين: الخالق والمخلوق، الإنسان والطبيعة، السماء والأرض) يتبدى في عدم اكتراث الحسيديين بالعالم الأخر وتركيزهم على هذا العالم. فالفردوس أو المطلق الذي يطمع المؤمن في الوصول لهما في المعالم الأخر عن طريق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، يطمع الصوفي الخلولي في الموصول إليهة أالأن وهنا عن طريق الذكر والدروشة (وهذا ما الصوفي الخلولي في الموصول إليهة أالأن وهنا عن طريق الذكر والدروشة (وهذا ما أسميه بنداخل المطلق بالنسية والفردوس بالناريخ).

ه-إذا كان كل شيء له بُعد واحد مطلق، فإنه ينبغي ألا يحزن الإنسان أو يخاف، فالشر
أو اليأس إن هما إلا غلاف يكفي أن نعرف كيف نعرضه للنور الإلهي حتى يتلاشي
ويظهر ما تحته من خير. وباختفاء أي وجود حقيقي للشر لا يوجد أي مبرر للحزن، بل
إن الحزن يصبح عائقاً يقف في طريق وصول للخلوق للخالق (ولا أدرى كيف يتحدث
بعض مؤرخي الحركة الحسيدية عن نزعتها «الوجودية» في تأكيدها لأهمية الفرد، فكل

نزعات الحسيدية تتجه نحو إنكار الفرد والتدافع وأى استقلال إنساني عن المطلقات، وهذا متوقع مع سيطرة النزعة الجنيئية).

١- إذا كان الإله هو كل شيء، فإن كل فعل إنسانى هو في نهاية الأمر فعل ربانى كامتة فيه فشرارات إلهية و تنظر أن ينقذها الإنسان ويخلصها من خلال رغبته في أن يخدم الخالق. فحتى مفاق الطعام هو انعكاس باهت للقوة الروحية التي خلقت الطعام، وهذا المذاق لابد وأن يؤدى بالإنسان إلى التأمل في الحبوية الإلهية وبالتالى في الإله ذاته. وقد جاء في كلمات أحد القبالين التي يقبسها الحسيديون أن الشرارات الإلهية التي يحررها المرء تزود الشخيناه (للتعبير الأثوى عن الحضرة الإلهية وهي في الوقت ذاته كنيست يسرائيل أو جماعة يسرائيل) بالمياه الأثوية التي تسبب بدورها تدفق المياه الذكورية وبالتالى تساعد في التوحيد بين الواحد القدوس والشخيناه، وينتج عن هذه العملية التنامق الكوني (ولنلاحظ الصورة المجازية الجنسية التي تصف دائماً علاقة المعب بالخالق. والمصطلح الجنسي مصطلح شائع بين المتصوفين الحلولين في جميع الديانات). ويسبب أهمية الإنسان (والإنسان اليهودي على وجه التحديد) في هذا التوحيد الكوني، وعقد الزواج بين الخالق والشخيناه، كان الحسيديون ينطقون بهذه العبارة قبل أن يقوموا بأي فعل قمن أجل توحيد الواحد القدوس تبارك اسمه، الشيغياه) كان المشرارات التي يحدثها التبغ لها أثر خفي ودقيق على غرير الشرارات الإلهية.

٧- الإله إذن كامن في كل شيء، حتى في مذاق الطعام وحتى في التبغ الذي يدخته المرء، ولذلك نادى الحسيديون بأنه يجب أن تتم عبادة الإله بكل الطرق وأن نخدمه بكل شيء بالجسد والروح معاً. وقد وجدوا صندا لهم في العبارة التي تقول: استجد الإله في طريقك، التي وردت في سفر الأمشال (٣/ ٢). بل إنهم لم لمذهبون أبعد من هذا في غريقك، التي وردت في سفر الأمشال (٣/ ٢). بل إنهم لم لمذهبون أبعد من هذا الجسسدية، لأن الروح إن هي إلا شكل من أشكال المادة، ولذلك يجب أن يجبانه الإنسان الشربكل قوة حتى يمكنه تخطيه . وقد سُمُّى هذا بالنزول (في الموبقات) ثم العسالياء، أو الهبوط يصبح أعظم من المعالياء، أو الصعود لأنه أيسر وبالتالي فهو يقرِّب الإنسان من الإله، والجسد، وكل النشاطات الإنسانية (وبخاصة النشاط الاقتصادي مثل البيع والشراء)، إن هو إلا عربة أو عرش لمنزعات الروحية، فالتجارة (دائما التجارة) ليست عملاً دنيويا محضاً، وإغاهي بمثابة الصلاة حينما يصاحبها ارتباط بالإله.

وقد قال أحد قادة الحسيديين إنه يتعين على الإنسان أن يشتهى كل الأشياء المادية، ومن شم يرغب في عبادة الإله. وكان بعل شيم طوف يروى قصة الملك الذى أراد أن يعلم ابنه شتى صنوف الحكمة اللازمة، واستدعى لهذا الغرض خيرة العلماء، ولكن ابنه فشل فى أن يستوعب أيّا من دروسهم، وتملك كل العلماء القنوط ولم يتبق منهم سوى عالم واحد. وتصادف أن رأى ابن الملك غادة حسناء تملكته الشهوة لمفاتنها فاشتكى العالم للملك الذى أجاب قائلاً: «ما دام اشتهى ابنى شيئًا، حتى ولو كان شيئًا جسديًا، فلا للملك الذى أجاب قائلاً: «ما دام اشتهى ابنى شيئًا، حتى ولو كان شيئًا جسديًا، فلا مناص من أن يصل إلى صنوف الحكمة! ٥. وبالفعل أمر الملك أن تحضر العذراء إلى البلاط الملكى وأمرها ألا تستجيب له حين يشتهيها إلا بعد أن يحصل على حكمة ما. ففعلت. وكلما اشتهاها كانت تطلب منه أن يتعلم حكمة ما حتى حصل على كل صنوف الحكمة، وحينما أصبع عالمًا، انصرف عن العذراء وتزوج من أميرة تليق بمقامه.

وكان بعل شيم طوف يروى أسطورة أخرى لها نفس المغزى تسمَّى أسطورة الابن المفقود». وتحكى الأسطورة قصة الابن الذى أسر في أرض أجنبية، فكان يرتاد الحانات مع آسريه (وكان البهود في شرقى أوربا يشتغلون أصحاب حانات ويعملون في صناعة الخسور)، ولكنه ظل يحفظ سره الدفين طول الوقت وما سره هذا سوى مفشاح الخلاص. وينما كان آسروه يشربون من أجل الشرب وحسب، كان هو يشرب ليخبئ سعادته الحقيقية التى تكمن لا في الشرب وإنما في خطاب أبيه (وسره) الذي يخبره عن قرب خلاصه من الأسر (من أرض الأغيار الأجانب). والمعنى الكامن وراء هذه القصة هو أنه لا يوجد طريق لخلاص من أسر المادة إلا بالتعاون معها ظاهريًا (مثل الماشيح: ظاهره واسلة واطنه خرًا).

لابد إذن أن يغوص الإنسان في الفرح الجسدى كى يصل وإلى الفرح الروحى ، بل إن الحسيدية تصل إلى أبعد درجات التطرف بتأكيدها وروحانية المادة وإيمانها بأنه كى يصل الرجل إلى مرتبة الروحانية الحقة فإن عليه أن يشتهى امرأة إلى أقصى درجة حتى يطهر وجوده المادى بل ويتخلص منه تماماً، وذلك بسبب قوة رغبته أى أننا لا يمكننا أن نصل إلى الخير والروحانية المطلقين إلا بالنزول في الشر والجسد والمادة، وهذا مفهوم جديد للاخلاق ينفى ثنائية الخير والشر التى هى أساس أى اختيار أخلاقى. بل إننا نجد أن جوهر الخير حسب التصور الحسيدى حو ومعانقة الماديات بطريقة صوفية وأو كما يسميه الحسيديون وعفودا بجاشميوت أو «العبادة والخلاص بالجسدة» بل وعبادة الإله من خلال العلاقات الجنسية (وقد أثر في هذه الناحية جوزيف فرانك، (الماشيح البولندى خلال العلاقات الجنسية (وقد أثر في هذه الناحية جوزيف فرانك، (الماشيح البولندى

الدجال) الذي تركت حركته المشبحانية طابعًا حلوليّا جنسيًّا واضحًا على تفكير الحسيدين).

٨ ـ نلاحظ أنه ثمة تيار جنسي قوى كامن في الحسيدية تتمثل في الصورة المجازية للسائل الأنثوي وزواج الخالق من الشخيناه، وتتمثل أيضًا في مفهوم «عفودا بجاشميوت» وهو تيار تدعمه أيضًا فكرة سقوط الحدود والقانون والرغبة الحلولية في الوصول، الآن وهنا، وفكرة البريداه ثم العالياه. بل وقد ظهر أثر هذه الفلسفة الحلولية الجنسية على سلوك الحسيديين أنفسهم، فكان بعضهم يجرى عاريًا في الشوارع أو يرقص بشكل خليع وماجن أو يتبول أمام الناس. ولم يقتصر أثر الحلولية الحسيدية على سلوكهم الديني، وإنما انعكس أيضاً على الصلوات الحسيدية ذاتها التي تسبع بالحماسة الجماهيرية المجنونة والتعبير عن النشوة العارمة. بل إن الصلوات تشبه من بعض النواحي حركات الزار وتتخللها حركات جنسية واضحة وفاضحة. وقد اتبعت الحسيدية كثير من النسوة، وكان بعل شيم طوف يصاحب عددًا لا بأس به من النساء، ولهذا السبب اتهمه أعداؤه بالفساد الخلقي، ولكن حتى لو صدقت ادعاءات الأعداء فإن الريدين لا يمكنهم رؤية هذا الأمر على هذا النحو، فالرجل المرفوع عنه الحجاب بتصرف مثل الإله ويتزوج عن يشاء ويعاشر من بشاء، وكلها أفعال رمانية (تماماً مثلما يتزوج أغما خمان من ريتها هيوارث)، فيمدخل السعادة على قلوب المريدين. ومن المعروف أن إحدى سمات الماشيح أنه شرير من الخارج وخيّر من الداخل، ولذلك لم يلم شبتاي تسفى أحد من أصحابه حينما ارتدعن اليهودية واعتنق الإسلام، فهذه هي إحدى علامات الماشيحانية. والأمر بالنسبة لبعل شيم طوف لا يختلف كثيرًا في هذا الشأن

٩- تعبّر الحلولية تمامًا عن نفسها في شكلين هما في الواقع شيء واحد: حب عارم لفلسطين أو إرتس يسرائيل ولجماعة يسرائيل في مقابل كره عميق للأغياد. وقد كان الكره العميق للأغياد يستند للوضع الطبقي المتدني للحسيديين، وهو وضع كان غريبًا وشأةًا كما بينًا، فالأغياد كانوا هم الحكومة البولندية والنبلاء والكئيسة، أولئك الذين كانوا يقومون باستغلال هذه الجماهير (من خلال سلطة القهال). وقد ترجم هذا الوضع نفسه إلى صور ومفاهيم مستقطبة؛ فيسرائيل هي الحمل بين الذئاب، ويدور الكون حول محورين متعارضين: أورشليم وصور (ويعقوب وعيسو، وعبادة الإله والوثنية، والطهر والدناسة، وعملكة الإله اليهودية وعملكة الشيطان)، ولم تبن مدينة والوثنية، والطهر والدناسة، وعملكة الإله اليهودية وعملكة الشيطان)، ولم تبن مدينة

صور إلا حينما تحطمت أورشليم. يقابل هذا الاستقطاب الحاد (وهو استقطاب يسم كل الديانات الحلولية القديمة والمذاهب الحلولية الحديثة) التمركز الحاد حول إسرائيل. ففي الفكر الحسيدي، نجد أن ثمة تعظيمًا وتقديسًا لشعب بسرائيل المرتبط بأرض يسرائيل المقدسة. وقد كان حب يسرائيل حبًا دينيًا عاطفيًا عامًا، ولكنه كان يترجم نفسه أيضًا إلى فعل يأخذ شكل هجرة (أو صعود اعالياه) إلى أرض المعاد. وهذه الهجرة هي الترجمة الفعلية لفكرة الخلاص التدريجي واقتراب العصر الماشيحاني عن طريق أفعال اليهود (وقد بدأ الحديث في الأوساط الحسيدية عن اقتراب العصر الماشيحاني بحسبان أن الهجرة الحسيدية هي إحدى علاماته). وعا شجع هذا النيار أن الحسيدية كانت تؤمن بأن حياة الحسيدي حياة مقدسة، والاستكمال هذه القداسة كان لابد للحسيدي أن ايخرج؛ من بين الأغيار المدنسين وبلاد الأغيار المدنسة ليستقر في الأرض المقدسة، غاية كلّ قداسة ومصدرها في الوقت نفسه. ولكن لابدأن نضع هذا النوق لصهيون، برغم أنه توق ديني حقيقي، في إطاره الاجتماعي الاقتصادي. فالبورجوازية الصغيرة اليهودية الهزيلة لم يمكنها أن تؤدى دوراً اقتصادياً مستقلاً له أهمية ولكنها لم تعد قانعة بدور التاجر الطفيلي أو البائم المتجول. بل إن هذا الدور ذاته لم يعد مطلوبًا في مجتمع كان يطور أشكالاً اقتصادية جديدة حديثة، جعلت التجارة البدائية التي كان أعضاء الجماعات اليهودية يقومون بها غير ذي موضوع. ومن هنا كان وحب صهيون، والرغبة في العودة إليها. فصهيون هي المكان الذي ستستقل فيه الجماعة الوظيفية اليهودية التي فقدت وظيفتها حيث يمكنها أن تنتعش وتؤدى دورًا مستقلاً في الشرق المتخلف. وقد هاجر بالفعل بعض مريدي بعل شيم طوف وأقاربه وتلاميذه إلى فلسطين واستوطنوا فيها (وإن كان هو قد بدأ رحلته إلى أرض المبعاد ثم قفل راجعًا)، كما كانت هجرات جماعية لأسر كاملة تتم أحيانًا، وكان يصاحب هذه الهجرات مظاهرات حسيدية .

#### التسادىك،

بعد هذا العرض لبعض جوانب الحلولية الحسيدية، يطرح هذا السؤال نفسه: هل من الممكن للمريدين العاديين «الوصول» لدرجة عالية من القداسة ومن الاتحاد بالحالق؟ هنا نجد أن الحسيدية لا تختلف كثيراً عن أى تنظيم يصدر عن فكر حلولى في أنه رغم مساواته المطلقة (نظريًا) بين كل الأشياء (الإله يحل في كل الظواهر بنفس الدرجة) إلا أنه يأخذ شكلاً هرميًا حادًا جامدًا. وعلى قمة هذا الهرم يقف التساديك، أو الصديق أو الولى،

ويطلق عليه أيضاً «الربى» أو السيد، كما يُدعى أحياناً بدالأ دمور» وهى اختصار كلمات «أدونانيو» و«مورينو» و«راينو» أو «سيدنا وأستاذنا ومُعلَمنا». ومفهوم التساديك مفهوم محورى في التصوف الحسيدى. فالتساديك، وهو شخص له قداسة خاصة (أو شفافية خاصة، كما يقول المصطلح الصوفى في العالم المربى)، يقف في منزلة لا تنلو إلا منزلة المخالق (بدرجة بسيطة)، ولذلك كان الحسيديون يؤمنون بأن كل من يعارض التساديك فهو يهرطق أو يجدف على الإله، وأنه قد وصل إلى هذه القداسة والشفافية الخاصة لا عن طريق التقوى أو الدراسة وإنما في لحظة كشف نورانية لا يمكن للإنسان العادى استيعابها.

وعلى هذا، فإن التساديك يمتلك مقدرات إعجازية، فهو يشفى الأمراض وبعظ الناس بما يفيدهم. ولكن الأكثر من هذا أنه قادر على التأمل الصوفى الذى يربط بينه وبين الحالق، ولذا فهو بثابة السلم الموصل بين السماء والأرض وبين الحالق ومخلوقاته من الناس، وهو الذى يبعث الحياة فى الكون إذ بدونه لا يمكن للقوة الحية أن تسرى من الحالق إلى الكون . فهو لا يشبه المتى موسى وحسب، بل إنه بسبب اتصاله الطويل مع الحالق يصبح بمثابة الابن الحقيقى للإله (وهنا يتبدى أثر المسيحية الشعبية فى الحسيدية)، بل إن الاعتقاد السائد أن الدنيا بأسرها تستند إلى دعامة واحدة هى التساديك، وإذا كانت الدنيا قد خلقت من أجل يسرائيل وان التساديكين هم يسرائيل.

ثم تضرب الكتابات الحسيدية مثلاً بالأب الذى عنده ابن صغير مدلل يريد عصا يركبها وكأنها حصان، فيساعده أبوه ويحضر له العصاة، وبذا يشبع رغبة الطفل. وهكذا، يريد التساديكيون أن يقودوا الدنيا او الواحد القدوس قد خلق هذه العوالم ليجدوا الغبطة في قيادتها و الإله هو بمثابة الأب للتساديكيين. بل إن التساديك له سلطة على الحياة والموت تفوق قدرة الخالق ذاته (وهذه الفكرة سائدة في الفكر الصوفي الحلولي حيث يتحد الولي الواصل مع الحالق وصولاً إلى الألوهية المزعومة). فقد يقرر الخالق أن يلقي فلان حتفه في ساعة معلومة، ولكن التساديك من خلال صلواته قد يؤجل هذا القرار لأن روحه صافية (شفافة) ويمكنها الوصول إلى تلك العوالم التي لا يوجد فيها أي قرارات أو حدود لأن الرحمة وحدها هي التي تسود فيها. ولكن لم كم تمنح هذه القوى الخارقة والإعجازية لعظماء اليهود في الماضي؟ ولم منحت للتساديك الحسيدي وحده؟ للرد على هذا يقول لعظماء اليهود في الماشي؟ ولم منحت للتساذيك الحسيدي وحده؟ للاله في أي إنسان الحسيديون: «الشعب اليهودك» يوجد الآن في المنفي، ولذلك يحل الإله في أي إنسان متواضع، شأنه في هذا شأن الملك المافر الذي يمكنه أن يحط رحاله في أي منزل مهما بلغ تواضعه، ولو أن الملك كان خلافا لذلك في عاصمته فإنه ما كان لينزل إلا في قصره

وحده. وفي الماضى، كان الزعماء والأبياء اليهود وحدهم هم المقادرين على الوصول إلى الروح الإلهية، ولكن الشخيناه الآن في المنفى ولذلك فإنه يحل في أي روح خالية من الذنوب أي أن التساديك هو وسيلة اليهودي النفى للوصول إلى الإله - أي أنها الحلولية اليهودية في المنفى حيث يتكون الشالوث الحلولي من: الإله الأرض - الشعب، فيحل الإله في التساديك ويظل الثالوث على حاله بعد تعديل طفيف: الإله - التساديك - الشعب في المنفى.

لكل هذا، تحول مفهوم الوساطة بين الخالق والمخلوق إلى مفهوم محورى في الحسيدية وظل يتطور حتى تحولت الحسيدية ككل إلى التساديكية القد أصبح التساديك السوبرمان وظل يتطور حتى تحولت الحسيدية ككل إلى التساديكية القد أصبح التساديك المسوبرمان ووفيًا لا يمكن للخلوقات أن توجد بدون خالق) وأصبحت مهمة المريدين هي النشبه بعادات وغط حياة التساديك الذي يقول إن التوراة هي كيان لا حدود له انتقل إلى شخصية التساديك، ولذلك كان من الشائع بينهم أن يقولوا: ولقد تحدث التساديك توراة ، أي أن كلامه (بعد لحظة الوصول) في قداسة المتوراة أي في قداسة كلام الإله ذاته، وليس في هذا انحراف عن أي من التيارات المهمة في العقيدة اليهودية التي تساوى بين الشريعة المكتوبة والشريعة الشفوية . والتساديك لم يكن اصوبرمان وحسب، وإنما كان شبه إله إن لم يكن إلها بالفعل (وفي هذا وصول إلى التيجة المنطقية للحولية الحسيدية ولأي وحدة وجود روحية ، وقديمًا قال الحلاج: «أنا الحق»).

وكان المريدون يسافرون يوم السبت للتساديك ليسمعوا مواعظه وليأتنسوا بمشورته. وقبل أن يترك المريد المنزل، كان يدس في يد التساديك ابيكا، أي ورقة مكتوبةً عليها قائمة بأسماء أسرة المريد وامطالبهم، وملحق بها افيديون، أي فدية أو نقود للتساديك (اختصار افيديون نفش؛ أي فدية أو خلاص النفس).

وكان التساديك بعيش على معونات مريديه، فهم كانوا يساعدونه ماليًا من فرط حبهم له وهو يعتمد عليهم ماليًا من فرط حبهم أى أن المساعدة المالية تصبح وسيلة للارتباط الروحى والماطفى. ونظرًا لهذا الارتباط الروحى / المالى الذى لا تنفصم عراه، يمكن أن تجاب دعوة التساديك نيابة عن مريديه لأنهم أصبحوا جزءًا واحدًا. وقد قال أحد الحائمات الحسيديين إن حب المال يعد فضيلة. ولقد غرس الإله في قلوب التساديكيين الرغبة في النقود وجمع المال لأنهم بهذا يرتبطون بحماية يسرائيل ككل ويرفعون الصلوات بالنيابة عنها. وكلما ازدادت النقود المدفوعة ازدادت مرتبة التساديك عند الإله؛ فالتساديكيون الذين يفتحون البوابات بدعائهم، هم مثل حراس البلاط الملكي، كلما

اقترب الحارس من الملك ازداد البلغ الذي يجب أن يُدفع له. وكمان التساديك يلبس الأبيض، وبعد تناول وجبة الطعام التي كان ينظر إليها بوصفها طقساً دينياً يبدأ في تفسير تصاليمه لمريديه لأنها مصدر بركة. وبعد هذا الطقس، يقوم المريدون بالرقص والغناء ويشاركهم في ذلك التساديك، وحينما كان التساديك يوت كان يُدفن في ضريح فاخر يحج إليه المريدون.

ومهما بلغ التساديك من سمو روحى، لم يكن بإمكانه، ما دام يقوم بأفعاله وحده، تغيير نظام العالم أو الإسراع بالخلاص، فهو، كما تَقدَّم، لم يكن منفصلاً عن جماعته، ولذا فإن سموه الروحى عديم الجدوى بل قد يأتى ذلك باثر عكسى، فهو حينما يتسامى ولا يلحق به أتباعه (لانهم لا يمكنهم أن يصلوا إلى الأعالى التى وصلها)، فإن السماء ستحكم عليهم بقسوة ودون رحمة، ولذا سيلحق بهم الأذى نتيجة تقوى التساديك. ولهذا، فلكى يحقق لشعبه إمكانية الالتصاق بالإله من خلاله دون أن يلحق بهم الأذى، عليه أن ينزل من سموه الروحى حتى يرتفع بالناس، ويقود أتباعه إلى النور المقدَّس، فهو يخلط بالناس في السوق بتواضع، ولكنه في الوقت نفسه ملتصق بالإله في أعاليه.

وكان بعض التساديكيين بتصفون بالتقوى والزهد والتضحية بالنفس، كما كان كل تساديك يحاول أن يجسد إحدى الصفات الحميدة. ويقال إنه كان ثمة تساديك قد آل على نفسه ألا يقول إلا الصدق مهما كان الشمن. وذات يوم، ارتابت السلطات الحكومية الروسية في أن يهود قرية روسية يقومون بأعمال التهريب (وكانت هذه هي شكوى تجار موسكو والتي أدت إلى إصدار قوانين مايو الخاصة بمنع اليهود من الحركة خارج مناطق الاستبطان). وقد وافقت الحكومة أن تسقط الاتهام عن اليهود إن أكد التساديك أنهم أبرياء. ولم يكن أمام التساديك إلا أن يقول الصدق ويودى برفاقه، أو أن يكذب فيتم الحكم على رفاقه بالبراءة. ولأنه لم يكن في وسعه أن يكذب، صلى للإله داعياً أن يقبض روحه قبل أن يأتي مندوب الحكومة، وحينما أتى المندوبون وجدوه بالفعل ميناً. وكانت كل جماعة كل جماعة حسيدية تحاول أن تقتفى خطى التساديك، ولذلك اصطبغت كل جماعة بصبغة فردية نابعة من شخصية زعيمها. ولكن لم يكن كل التساديكيين على درجة كبيرة من الزهد، فقد تكونت أسر (مالكة) تتوارث الحكم والعرش وتعيش على جانب كبير من الزهد، فقد تكونت أسر (مالكة) تتوارث الحكم والعرش وتعيش على جانب كبير من الزاء الفاحش، مثل حغيد بعل شيم طوف الذى كان يعيش مثل النبلاء الإقطاعيين والذى كان يحتفظ بهرج في قصوه، وكان يشور على أى تساديك يأتي إلى علكته ا ولكن ياديت فسروا هذا الفساد والثراء على أنه ضرورى «للوصول».

وقد تحولت الحسيدية/ التساديكية إلى بيروقراطية دينية لها مصالحها الخاصة تهدد البيروقراطية الدينية القديمة الحاخامية. وحتى تتدعم ركائز هذه البيروقراطية، لجأ الحسيديون إلى تغيير الصلوات واقتباس بعض العادات السفاردية (رغم أنهم إشكاز). كما كان لهم طريقتهم الخاصة في الإنشاد، بل إنهم كثيراً ما كانوا يشيدون معابد خاصة بهم. وقد ركزوا على تحكم الحاخامات في الجماهير اليهودية، أي القوانين الخاصة بالطعام، فعدلوا طريقة الذبح وأصروا على طريقة معينة لهم وعلى سكين خاصة ؛ أي أنه أصبح من الضروري للبهودي الحسيدي أن ينصرف عن الحاخام ليلجأ إلى البيروقراطية الحبيدة حتى يحصل على طعامه الشرعي الذي يذبحه الذابح الشرعي.

كما قام الحسيديون بالتقليل من شأن الدراسة التلمودية أو دراسة التوراة. فإذا كان الهدف من الحياة ليس الدراسة (كما تزعم اليهودية الحاضامية) وإنما التأمل في الإله والالتصاق به والتوحد معه وعبادته بكل الطرق، فإن هذه العملية لابد أن تستغرق وقتًا طويلاً، وهو ما لا يترك للإنسان أي وقت لدراسة التوراة على الطريقة الحاخامية القديمة . كما أن التواصل المباشر مع الإله يطرح إمكانية أمام اليهود العاديين، بمن لا يتلقون تعليماً تلموديًا، لأن يحققوا الوصول والالتصاق (ديفيقوت). بل إن الجهل، في إطار التجربة الدينية المباشرة، يصبح ميزة كبرى.

وهدف التجربة الدينية هو الفرح والنشوة، وهو إعادة تعريف للتجربة الدينية تؤكد العاطفة (الجوانية) كوسيلة للوصول إلى الإله، بدلاً من الشعائر والمدراسات التلمودية (البرانية). فالإله (حسب تصور بعل شيم طوف) لا يسمع الدعاء ولا يقبل الصلاة إلا إذا نبعت من قلب فرح. ومن ثم، يصبح الإخلاص العاطفي أهم من التعليم العقلى. وقد قلب الحسيديون الأمور رأساً على عقب، إذ تبنوا الفكرة اللوريانية الخاصة بحاجة الإله إلى الشعب اليهودي ككل، وخصوصاً القادة التساديك. وذهب الحسيديون إلى أنه لا يوجد ملك دون شعب. وبالتالى، فإن ملك اليهود في حاجة إليهم، ومن خلال حاجته إليهم تضامل أهمية الأوام والنواهي.

وقد نجحت الحسيدية فى تحقيق قلو من الاستقلال عن المؤسسة الحاشامية ، فأصبح لهم معابدهم الخاصة وطريقة عبادتهم ، ولذلك تحوكت الحركة من يهودية حسيدية إلى يهودية تساديكية (نسبة إلى التساديك الذى يقوم بالوساطة بين أتباعه والإله) . وقد أصبح هذا مفهومًا محوريًا فى الفكر الحسيدى . وكان الحسيديون يعمدون إلى إحلال التساديك محل الحافام (لتقليص سلطان المؤسسة الحافامية) كلما كان ذلك بوصعهم . والتساديك نوع من القيادة الكاريزمية يحل مشكلة المعنى والانتماء لأنباعه متجاوزًا المؤسسات التلمودية .

وأينما كان للحسيدين اليد الطولى كانوا ينصبون وتساديك، بدلاً من الحاخام مما تسبب في سقوط أرستقراطية الجيتو التقليدية. وبدورهم كان الحاخامات يناصبون الحسيديين العداء، فشنوا الحملات العنيفة عليهم. وقد أطلق على هذا الفريق اسم «المتجديم» أي الحصوم. وقد اعترفت الحكومتان الروسية والبولندية بالفريقين. وكثيراً ما كان أحد الفريقين يستعدى الحكومة على الفريق الآخر.

ولكن الحيدية، رغم أنها حركة واحدة، انقسمت إلى فرق متعددة، ولعل أهم سبب لهذه الانقسامات هو أن كل جماعة كانت تدور حول تساديك واحد تشبه به ويأقواله وأنعاله، وكان من مصلحة كل تساديك أن يكون له أسرته وعرشه ويلاطه. وقد انجهت بعض الفرق اتجاها صوفياً محضاً بينما اتجه بعضها، مثل حركة حبد، اتجاها صوفياً ذهباً يعتمد على دراسة القبالا، والتلمود، ولذلك قامت هذه الحركة الأخيرة بتأسيس مدارس تلمودية. وقد سببت الانتماءات القومية للختلفة للحسيدين الانقسام أيضاً، ففي أثناء الحروب النابليونية وجد الحسيديون الروس أنفسهم ضد الحسيديين البولنديين، ولكن الحروب النابليونية وجد الحسيديون الروسيا حيث إن نابليون كان علمانياً معادياً. ومن المعروف أن أحد النساديكيين كان يمول الجانب الروسي، كما أن شنياؤر زلمان مؤمس حركة حبد الحسيدية طالب أتباعه بالتجسس لحساب روسيا.

# الحسيدية واليهودية والصهيونية في العصر الحديث،

بعد أن بيَّنا السمات الأساسية للنموذج المعرفى الكامن وراه أقوال الحسبديين وعمارساتهم، يمكننا الآن أن نتحرك لنرى أثر هذه الحركة الصوفية الحلولية في الجماعات الهودية في العصر الحديث، وهو أمر قد يبدو مستحيلاً لأول وهلة، وهو بالفعل كذلك إن تبنيا الرقية الموضوعية المادية وراكمنا المعلومات والأفكار وصنفناها بشكل متعجل لا يصل إلى الأعماق المعرفية، أما إذا تبنيا النموذج المركب أداة تحليلية فإنه سيمكننا إنجاز ذلك.

وعلى الرغم من الانقسامات والخلافات بين الحسيدية واليهودية الحاخاصية ، فإنهم وحدوا صفوفهم في النهاية بسبب انتشار العلمانية والاستنارة والنزعات الشورية بين اليهود، الأمر الذي هدد كل البيروقراطيات الدينية من جذورها عا جعلها تتناسى خلافاتها. وعا ساعد على هذا الأمر أن القهال كان قد تداعى بوصفه إطاراً تنظيميا وكان لابد من أن يحل محله إطاراً تنظيميا وكان المبدء أن الحركة الحسيدية تقدم إطاراً

تنظيميًا جديدًا يمكنه أن يحل محل القهال، ولذا فقد انتشرت الحسيدية لا جغرافيًا وحسب، بل وعبر حدود الطبقات. وبذلك، أصبحت الجسدية أول حركة ماشيحانية تعرفها البهودية وتقبل من جانب الحاخامات، بل وتستوعب استبعامًا كاملاً في البهودية، وانضمت الجماهير الحسيدية لليهودية الأرثوذكسية وجماعة أجودات إسرائيل. وقد أتت النازية على المراكز الرئيسية للحسيدية في شرقي أوربا، ولكن ظل هناك مركزان أساسيان للحسيدية: واحد في الولايات المتحدة وآخر في إسراتيل. وقد اتخذ بعض الحسيديين في بداية الأمر موقفًا معارضًا للدولة الصهيونية يسبب علمانيتها، كما أنهم رأوا أن العودة الماشيحانية دون ماشيح هرطقة دينية. ولكن، بعد تكثيف النشاط الصهيوني، وبعد أن حصلوا على مزيد من الشرعية من خلال الاستعمار الإنجليزي، تغير موقف الحسيديين؟ إذ بدءوا يتجاوبون مع الصهبونية، بل إن متحدثًا باسم الحسيديين رفض قرار تقسيم فلسطين في أحد مؤتم ات أجودات إسرائيل حتى يتسنى إقامة دولة يهودية خالصة في كل إرتس يسرائيل. وبعد إنشاء الدولة، ساند الحسيديون النشاط الصهيوني، كما استقر كثيرون منهم في إسرائيل، وهم الآن من غلاة المتشددين في المطالبة بالحفاظ على الحدود الآمنة والحدود المقدسة والحدود التاريخية. فالحاخام أهارون روكياح (١٨٨٦-١٩٥٧) استقر في تل أبيب، وكان المريدون يحجون لزيارته هناك. وفي أثناء عدوان ١٩٥٦ جلس يصلى بشكل منواصل وحيداً في حجرته يطلب النصر من الخالق بالنيابة عن جيش إسرائيل الذي يحارب ضده سبعة جيوش (؟) ولم يخرج من حجرته إلا ليقول: «يا أبنائي لقد كسينا الحرب بعونة الخالق. ويمثلك أحد التساديكيين الآن منز لأ في تل أبي، وإن كان لا يزال عرشه في بروكلين في نيويورك وسط أتباعه الأمريكيين الذين يقومون بالتمويل. ويتبع الحركة الحسيدية مجموعة من المدارس التلمودية والمعاهد التربوية بل وبعض المستوطنات التعاونية. كما أنها عَلَك أحد البنوك في إسرائيل. ويمكن التعرف عليهم بسهولة؛ فهم يصففون شعرهم بطريقة خاصة فيطلقون شعر الفودين والقفا ويضفرونه، كما أنهم يرتدون قبعة عالية سوداء ويُطلق عليهم الحربد. ولا تزال هناك فرق حسيدية قليلة نواجه الصهيونية ودولة إسرائيل بمعارضة شديدة، من بنها جماعة ساتمار

وقد أثرت الحسيدية في الوجدان اليهودى المعاصر تأثيرًا قويًّا. ونما لا شك فيه أن احتمام فرويد، الذي كان يعرف القبالاه والذي كان حليمًّا بالحركة الحسيدية ، بالجنس وتركيزه عليه وعلى العلاقة بين الذات والكون كان نتيجة لاحتماماته الحسيدية/القبالية . ويقال إن أدب كافكا متأثر بالحسيدية أيضًا ، فأبطال كافكا الذين يدورون في حلقات ولا يعرفون أى هدف للحياة لا يختلفون كثيراً عن المريدين من الحسيديين الذين يتبعون التساديك في كل شيء ويحاولون الالتصاق به. وقد تأثر الكاتب الإسرائيلي شموئيل عجنون والكاتبة نيللي ساكس (اللذان تقاسما جائزة نوبل) بهذا التراث الحسيدي. وقد أثرت الحسيدية كذلك في المفكر الصهيوني بيرديشفسكي الكوني النزعة، وله كتاب عن هذا الموضوع. كما أن تأثيرها واضع قاماً في أعمال مارتن بوبر وفلسفته التي ترتكز أساساً إلى الفكر الحسيدي وبخاصة الإيمان الحسيدي بالعلاقة التبادلية بين الخالق والمخلوق، فالإله حسب تصور بوبر يحل في كل شيء ويمتزج بمخلوقاته، ولذا فهو يؤثر في مخلوقاته ولكن مخلوقاته بدورها تؤثر فيه، ولذا فإن كل فعل مهما تدني له دلالة كونية. ولبوبر كتاب عن الحسيدية، وقد وصفت فلسفة بوبر بأنها احسيدية جديدةه. والدارس لسير المفكرين والزعماء الصهاينة بلاحظ أن عددا كبيراً منهم إما نشأ في بيئة حسيدية وإما تعرض للافكار الحسيدية وناثر بها بشكل واع أو غير واع.

بل ويمكن القول إن الصهيونية هي ضرب من ضروب الحسيدية اللادينية» إن صح التعبير، وعلى الرغم من أن هذا الموضوع لم يدرس بعد بما فيه الكفاية، فإننا سنحاول أن نوجز التشابه البنيوى بين الحسيدية والصهيونية وأثر الطريقة الصوفية الحلولية في الحركة السياسية في النقاط التالية:

البلماهير التي اتبعت الصهيونية ، كانت في وضع طبقى مشابه لوضع الجماهير الحسيدية ؛ فقد كانت جماعة وظيفية فقدت وظيفتها وغير قادرة على الاندماج في الاقتصاد الجديد وفي للجتمع الحديث بسبب وضعها الاقتصادي وخلفيتها الثقافية والدينية ، وكانت في الوقت نفسه غير قادرة على التقهقر إلى داخل الجيتو . وهي جماهير خرجت من الجيتو برغم أنفها تحت ضغط التطور الرأسمالي في للجتمع (وهو تطور لم تساهم هي فيه بقسط كبير ولم تكن مدركة لأبعاده ، وحتى حينما أسهمت فيه ظلت واقفة على أطرافه وهامشه) . ولذلك ، نجد أن التطور الرأسمالي حررها من الأشكال الإقطاعية ثم اكتسحها في ظريقه قبل أن تتأقلم مع الأوضاع الجديدة . وقد دخل صفوف الحركة الصهيونية بعض المهنين بل ويعض كبار التجار الذين صعدت حركة الانعتاق من رغباتهم وتطلعاتهم ثم تركتهم دون تحقيق مطامعهم ، أي أن هذه القطاعات الاجتماعية الأخيرة ، رغم اختلافها من ناحية المضمون الاقتصادي عن الجماهير البورجوازية الصغيرة ، لم تكن تختلف عنها كثيراً في علاقتها بالمجتمع اكلى . ولذلك نجد أن الجماهير الصهيونية ، مثل الجماهير الحسيدية ، كانت وتحب

صهيون احيث كانت تغن أن بإمكانها الاستقلال باقتصادها وأن تشغل وظيفة جديدة حيث يمكنها أن تشمش وتحقق طموحها وآمالها بشكل مستقل، ولكنها في نهاية الأمر لم يمكنها أن تفعل ذلك لأنها كانت لا تمتلك مقومات إنشاء أمة متكاملة، ولذلك لم يمكنها أن تحقق أي نجام يُذكر إلا بالاعتماد على الإمبريالية العالمية.

٣-ساهمت الحسيدية في إشاعة جو صوفى حلولى أضعف من الانتماء الحضارى والنفسى لدى يهود شرقى أوربا لبلادهم، مما جعلهم مرتمًا خصبًا للأيديولوجية الصهيونية، فقد صعدت الحسيدية من حب اليهود لإرتس يسرائيل ومن كره الأغيار، وزادت من حدة النزعة القومية في الفكر اليهودى (وهى جرعة تزداد دائمًا بازدياد النزعة الحلولية الوثنية)، وللما نلاحظ ازدياد الحديث عن مركزية إرتس يسرائيل عن ذى قبل، ومن الملاحظ أن الحسيدية والصهيونية تشتركان في الإيمان بإله حلولى يوجد في كل الأشياء اليهودية ويمنحها القداسة. فإله الحسيديين الذى يوجد في الخير والشر، وفي الحيوانات والأرض، ويذهب إلى المنفي مع اليهود، لا يختلف كثيرًا عن إله الصهاينة المتجسد في الدولة الصهيونية وفي الأرض المقدسة (وقد تحدث ديان ذات مرة عن الأرض المقدسة (وقد تحدث ديان ذات مرة عن الأرض المقدسة ().

٣- ترجمت هذه النزعة القومية الدينية الحسيدية نفسها إلى حركة هجرة. ويمكننا أن نرى الهجرة الحسيدية على أنها فاتحة وتمهيد للهجرة الصهيونية. وعلى الرغم من أن الحسيدية (بينانها الجامد) قد أعاقت الهجرة إلى حدَّما، فإنها كانت حركة تتسم بالسلبية والسكونية (إذ كان اهتمامها ينصب على الإيمان والنوايا وليس البرنامج العملى ومشكلات الاستيطان). كما أن مفهوم التساديك كان يعوق الهجرة لأن الجماعة كان مرتبطة به ارتباطًا عضويًا ولم يكن من المكن للجماعة أن توجد بدونه. [لا أن الحسيدية مهدت للهجرة الصهيونية على النحو التالى (نقول ومهدت لها»، ولا نقول و تسبت فيها ٩ لأنها خلقت ثربة خصبة لنمو عقلية والهجرة». وهو ما سماه فير والنادل الاختيادي»):

(أ) كان اليهودي لا يذهب إلى أرض المعاد إلا ليزورها بغرض الحج أو ليستوطن فيها للدراسة إذا حصل على قدر من الثروة. ولكن الحسيدية استبدلت بهذا النمط غطا جديدا هو اليهودي العادي الفقير القادر على الدعاء والصلاة والذي تدفعه حاجته المادية للاستبطان.

(ب) كانت الهجرة الحسيدية هجرة فردية في البداية ولكنها تحولت بمرور الوقت إلى

هجرات جماعية (كما هو الحال في هجرة عام ١٧٧٧)، وكانت هذه الجماعات الماجرة تقابل بالترحاب من الطوائف اليهودية.

(ج) أبقت الجماعات المستوطنة الحسيدية على علاقتها بيهود الديامسبورا ، بل ويدأت نظام الجباية الذي تطور فيما بعد إلى نظام الجباية اليهودية الموحدة .

الصهيونية حركة ماشيحانية هروبية من واقع تاريخى مركب إلى حالة من النشوة الصوفية الحلولية الواحدية أو إلى أوهام أيديولوجية (بالمعنى السلبى للكلمة) عن أرض الميماد التي تتنظر اليهود. والواقع أن الصهيونية قد استفادت من المفاهيم الحسيدية الماشيحانية في إحلالها فكرة العصر الماشيحاني أو الماشيحانية بلا ماشيح محل المفهوم الأرثوذكسي للعودة الشخصية للماشيح . كما أن الفكرة الحسيدية الخاصة بأن العصر الماشيحاني لن يأتي إلا بالتدريج ومن خلال فعل اليهود أنفسهم هي الأساس الفلسفي الديني الذي تستند إليه الصهيونية التي لا تنتظر عودة الماشيح وإنما تعود بنفسها لتستوطن فلسطين بالعنف، وكلما ازدادت حركة الأمة القدسة فاعلية ازدادت فرصة عودة الماشيح. والصهيونية تشبه الحسيدية في أنها حركة ماشيحانية تقلفلت بين كل طبقات اليهود، وحصلت على موافقة الحاخامات وتأييدهم.

٥- تدور الحسيدية والصهيونية حول فكرة البقية الصالحة اليهودية التي تحولت إلى فكرة التساديك، في الحسيدية وإلى فكرة التخبة، الصهيونية الرائدة. والتساديكيون والرواد يتصورون أنهم هم وحدهم أصحاب الرؤية الحقة الصائبة. وقد كان المفكر النيشوى الصهيوني بوبريري أن جماعات الحسيديين التي تلتف حول التساديك هي الجماعة الإنسانية المثلى، كما كان يرى أن الحسيدية لم تنجع في أن تؤدى دوراً أعمق في اليهودية بسبب عدم وجود أرض خاصة بها تطورها في حرية. ويعتقد بوبر أنه لا يمكن بعث اليهودية بدون الحماس الحسيدية، وهو يرى أن الحالوتسيم الصهاينة قد بعثوا هذه الحماسة الحسيدية، وما مزارع الكيبوتس إلا جماعات صغيرة تسكن فيها والشخيناه! إن «الحسيدي والحالوتس [على حد قول بوبر] يشتركان في طموحهما لتشيد علكة الرب في الأرض؟.

آثر الحسيديون والصهاينة بالأدب القبالي (شأنهم في هذا شأن معظم المثقفين اليهود
 في أواخر القرن الثامن عشر في أوربا). ولذلك نجدهم يصطدمون باليهودية الحاخامية
 ويحاولون تطوير ضرب من الديانة الشعبية أو الفولكلورية \_إن صح التعبير \_يدغدغ

الشعور بدلاً من التجربة الدينية التقليدية التي تتسم بالثنائية وتميز بين الخير والشر وبين الروح والجسد.

٧. تؤمن الحسيدية بالخلاص في هذا العالم وبتحويل التجربة الدينية إلى تجربة شاملة تنظم كل أشكال الحياة بخيرها وشرها. وإسرائيل، بالنسبة للصهاينة، هي أيضًا التجربة الدينية بمد تحويلها إلى تجربة شاملة تنظم كل جوانب الحياة «القومية» بخيرها الافتراضى (في مزارع الكيبوتس) وشرها الحتمى (في جيش إسرائيل). بل إننا يمكن أن ننظر لفكرة العمل العبرى الصهيونية على أنها ضرب من «العفودا بجاشميوت» أو الخلاص بالجسد، حيث يذهب اليهودى «الطفيلي» ليعمل في أرض الميعاد (أو يحارب فيها)، وعن طريق العمل اليدوى (والغزو والسلب) يخلص نفسه من كل ما علق بها من أدران في المنفى. وقال بيجين: «أنا أحارب إذن أنا موجود»، أي أن اكتساب الهوية الجديدة «الخيرة» لا يمكن أن يتم إلا عن طريق الغوص في الشر.

٨- تؤكد كل من الحسيدية والصهيونية الجوانب اللاعقلية وغير الواعية في الإنسان، الأمر
 الذي يجعلهما تهومان في الأساطير التاريخية.

٩ ـ وقفت كل من الحسيدية والصهبونية ضد حركة الاستنارة اليهودية التى كانت تحاول
 حل المسألة اليهودية في شرقى أوربا عن طريق دمج أعضاء الجماعات اليهودية في
 المجتمع وطرحتا بدلاً من ذلك حلولهما التى تدور في إطار الحلولية الكونية اليهودية.

ويمكننا القول إن الحسيدية قد ساهمت في إعداد بعض قطاعات جماهير شرقى أوربا لتقبل الأفكار الأسطورية للصهيونية ، وذلك بعزلها عن الحضارات التي كانت تعيش فيها ، وعن الحركات الفكرية التقدمية للختلفة ، وعن طريق إشاعة أفكار صوفية حلولية شبه وثنية لا تتطلب إعمال العقل أو الفهم أو الممارسة الخلاقة وإنما تتطلب الحركة العمياء المنتشية التي تشبه من بعض الوجوه حركة الجيش الإسرائيلي في رُبم القرن الماضي .

### مصادرالبحث

فى معظم دراساتى عن الظواهر اليهودية والصهيونية أجد أنه من أشق الأمور الحصول على معلومات. فمعظم الدراسات عن التراث اليهودى والصهيونية كتبها يهود أو صهاينة أو علماء متعاطفون مع الصهيونية. ولذا حينما أرجع لمثل هذه المراجع فإننى أستقى منها المعلومات والحقائق وحسب وأعدَّمًا مادة أرشيفية، أى مجرد معلومات، ثم أقوم بعد ذلك بعملية ربط بين هذه المعلومات. وقد اعتمدت في هذا البحث على الراجع التالية مرتبة حسب أهميتها:

### الموسوعات،

Encyclopedia Judaica (Jerusalem: Keter House, 1972).

Ceeil Roth, (ed.) The Standard Jewish Encyclopedia (London: W. H. Allen, 1966) R. Patai, Encyclopedia of Zionism and Israel (New York: Herzl Press and Mcgrow Hill, 1971). Vol.I.

Raphael Mahler, A History of Modern Jewry (London: Vallentin, Mitahall 1971).

Gershom, K. Scholem: Major Trends in Jewish Mysticism (New York: Schocken Books, 1961).

David Rudansky, Modern Jewish Religious Movements: A History of Emancipation and Adjustment (New York: Behrman and House, 1967).

Solomon Schechter, Studies in Judaism: Essays on Persons, Concepts and Movements of Thought in the Jewish Tradition (New York: Atheneum, 1970).

H. Rabinowicz, The World of Hasaldism (London: Vallentine, Mitchell, 1970).

# الفصل الخامس معاداة السامعة

يرى الممادون للسامية أن عداءهم لليهود واليهودية هو رد فعل طبيعى لما يقوم به اليهود من أفعال؛ فالنفس البشرية اليهودية شرسة ومدمرة، أما الصهاينة فيرون أنها ظاهرة حتمية، فهى لصيقة بالنفس البشرية غير اليهودية. ورغم اختلافهما الظاهرى، يلاحظ أن كلا الفريقين يختزل ظاهرة مركبة إلى شيء حتمى كامن في النفس البشرية. ومثل هذا التفسير الاختزالي ليس بتفسير، فهو يفسر كل أشكال وتبديات معاداة السامية بنفس الصيغة اللفظية الجاهزة: النفس البشرية اليهودية الشريرة أو النفس البشرية غير اليهودية العنصرية.

ولكننا إن تخلينا عن النماذج الاختزالية ، الصهيونية والمعادية للسامية ، وتبينا نموذجًا تركيبيًا فإن النتائج التي سنصل إليها ستكون جدَّ مختلفة . كما أن إدراكنا للظاهرة موضع الدراسة سيكون أكثر عمقًا وإنسانية .

#### مصطلح ومعاداة اليهودء،

ولنبدأ بمصطلع امعاداة السامية وهو ترجمة للعبارة الإنجليزية النمى سيميتزم المالمنية المنجونية النمي سيميتزم والمعنى الحرفى أو المعجمى للعبارة هو «ضد السامية». وتُترجم أحيانًا Ani-Semism إلى «اللاسامية». وتُترجم أحيانًا المصحفى الألماني يهودى الأصل ولهلم مار (١٨١٨-١٩٠٤) أول من استخدم هذا المصطلح عام ١٨٧٩ فى كتابه انتصار اليهودية على الألمانية من منظور غير دينى. وقد صدر الكتاب بعد المضاربات التى أعقبت الحرب الفرنسية البروسية (١٨٧٠-١٨٧٧) والتى أدّت إلى دمار كثير من الممولين الألمان الذين ألقوا باللوم على اليهود. ولو أخذت العبارة بالمعنى الحرفى، فإنها تعنى العداء للساميين أو لأعضاء الجنس السامي الديثين في انتماء اليهود

إليه. ولكن المصطلح، في اللغات الأوربية، يقرن بين الساميين واليهود ويوحد بينهم، وهذا يعود إلى جهل الباحثين الأوربيين في القرن التاسع عشر بالحضارات الشرقية، وعدم تكامل معرفتهم بالتشكيل الحضاري السامي أوبتنوع الانتماءات العرقية والإثنية واللغوية لأعضاء الجماعات البهودية. وهذا المُصطلَح يضرب بجذوره في الفكر العنصري الغربي الذي كان يرمى إلى التمييز الحادبين الحضارات والأعراق، فميَّز في بداية الأمريين الآريين والساميين على أصاس لغوى، وهو تمييز أشاعه إرنست رينان (١٨٩٣-١٨٩٢)، ثم انتقل من الحديث عن اللغات السامية إلى الحديث عن الروح السامية والعبقرية السامية مفابل الروح الأرية والعبقرية الأرية التي هي أيضًا الروح الهيلينية أو النابعة منها. ثم سادت الفكرة العضوية الخاصة بالفولك أو الشعب العضوى، ومفادها أن لكل أمةً عبقريتها الخاصة بها ولكل فرد في هذه الأمة سمات أزلية يحملها عن طريق الوراثة. وانتهى الأمر إلى الحديث عن تفوُّق الأريين على اليهود (الساميين)، هذا العنصر الأسيوي المغروس في وسط أوربا، كما دار الحديث عن خطر الروح السامية على المجتمعات الآرية. وشاع المُصطلَح منذ ذلك الوقت، وقام الدارسون الُعرب باستيراده وترجمته كما فعلوا مع كم هائل من المصطلحات الأخرى. ويدلاً من ترجمة المصطلح بشكل حرفي ببغائي، فإننا نفضل توليد مُصطلح جديد هو «معاداة اليهود واليهودية الأنه أكثر دقة ودلالة، كما أنه أكثر حيادًا ولا يحمّل أي تضمينات عنصرية ولا أي أطروحات خاطئة، كما هو الحال مع مُصطلَح وأنتى سيميتزم، أو امعاداة السامية،

ولكن بعض الكتّاب الغربيين يميلون إلى التمييز بين «معاداة اليهودية» و«معاداة السامية» حيث إن معاداة اليهودية، حسب تصورهم، هي عداء ديني للعقيدة اليهودية وحدها، وبالتالي كان بإمكان اليهودي أن يتخلص من عداء للجتمع له باعتناق المسيحية. أما معاداة السامية، فهي عداء لليهود بوصفهم عرقا، وبالتالي فهي عداء علماني لاديني ظهر بعد إعتاق السهود وتزايد معدلات الدماجهم. وهذا النوع من العداء يستند إلى نظريات ذات ديباجات ومسوغات علمية عن الأعراق عامة، وعما يُعال له «العرق اليهودي»، وعن السمات السلبية الافتراضية (الاقتصادية والثقافية) الثابتة والحتمية لليهود واللميقة بعرقهم! وتصحب مثل هذه الدراسات إحصاءات عن دور اليهود في التجارة والربا مثلاً ، وفي تجارة الرقيق عامة والرقيق الأبيض على وجه الخصوص، ومعدلات هجرتهم، ثم يتم استخلاص نتائج عنصرية منها. وبالتالي، إذا كانت معاداة اليهودية تعبيراً عن العصب الديني، فإن معاداة السامية حسب هذه الرؤية هي نتيجة موقف دنيوى برد يستند إلى حسابات المكسب والحسارة وإلى الرصد «العلمي» لبعض السمات اللصيقة بارد يستند إلى حسابات المكسب والحسارة وإلى الرصد «العلمي» لبعض السمات اللصية بارد يستند إلى حسابات المكسب والحسارة وإلى الرصد «العلمي» لبعض السمات اللصية بارد يستند إلى حسابات المكسب والحسارة وإلى الرصد «العلمي» لبعض السمات اللصية بارد يستند إلى حسابات المكسب والحسارة وإلى الرصد «العلم» لبعض السمات اللصية بارد يستند إلى حسابات المكسب والحسارة وإلى الرصد «العلم» لبعض السمات اللصية بارد يستند إلى حسابات المكسب والحسارة وإلى الرصد والعلم والميات المكسب والحسارة والمية وسيد العرب والميات المكسب والحسارة والى الرصد والعدول والميات المكسب والميات المكسب والحسارة والمية وسوية والميات والمية والمية والمية والمية والمية والمية والمينات والمية والمية

بما يُسمَّى االمسخصية اليهودية . ويرى المنادون بهذا الرأى أن معاداة السامية بدأت فى القرن التاسع عشر (أساساً) وإن كان بعضهم يرى أن عداء الدولة الإسبانية ليهود المارانو (وهم اليهود الذين تنصروا فى القرن السابع عشر بعد خروج المسلمين واليهود من شبه جزيرة أيبريا) هو عداء ذو دافع دنيوى ، إذ إن عظر بعد خروج المسلمين واليهود من شبه كانوا مسيحيين بالفعل . ولكن مقياس النقاء العرقى (نقاء اللم) الذى حكم به عليهم، لم يكن مقياساً دينيا وإنما كان مقياساً عرقياً ، وكان المدافع وراء اضطهادهم هو رغبة بكن مقياساً دينيا وإنما كان مقياساً عرقياً ، وكان المدافع وراء اضطهادهم هو رغبة الأرستقراطية الحاكمة ، أو بعض قطاعاتها على الأقل ، فى التخلص من طبقة بورجوازية جديدة صاعدة كانت تتهددها . ومن هنا ، منع المارانو من الاستيطان فى المستمعرات البرتغالية والإسبانية لتقليل فرص الحراك أمامهم . وهكذا ، كانت هذه الحركة تعبر عن الجرقى، وصحنا اليهودي المنطور الطبقى العرقى، يصبح اليهودي المندمج هو أكثر اليهود خطورة ، فهو يهودى (أى بورجوازى) يدعى أنه مسيحى ليحقق مزيداً من الحراك والصعود الاجتماعى . ولذا ، لابد من وقفه يدعى أن منه المقيدة المسيحية .

وهذا الموقف يناقض الموقف القديم لمعاداة اليهود، حيث كانت الكنيسة ترحب بمن تنصَّر. فالنبلاء البولنديون المسيحيون، على سبيل المثال، كانوا يتزوجون من أعضاء الأسر اليهودية المنتصرة حتى القرن الثامن عشر. وقبل ذلك، كان الوضع نفسه سائداً في عملكتي قشطالة وأراجون في القرن الخامس عشر. ومن المعروف أن الكنيسة وقفت ضد أى تعريف عرقي لليهودي يخضعه للحنميات البيولوجية شبه العلمية، وبالتالي فتحت أمامه أبواس الخسلاس.

ولتبسيط الأمور، دون تسطيحها، سنستخدم عبارة (معاداة اليهود) ثم نضيف إليها عبارات تحدد مجالها الدلالي مثل (على أساس عِرْقي) أو (على أساس ديني). . . إلغ، إن استدعر السياق ذلك.

وقد احتلط للجال الدلالى للمُصطلح تماماً في اللغات الأوربية بعد ظهور الصهيونية. وبعد سيطرة الخطاب الصهيوني على النشاط الإعلامي الغربي، فلم تَعُد هناك تفرقة بين ظاهرة معاداة اليهود في الدولة الرومانية وظاهرة معاداة اليهود في العصور الوسطى المسيحية. ولم يَعُد هناك تميز بين معاداة اليهود على أساس عرقي ومعاداة اليهود على أساس ديني. وأصبحت معاداة الصهيونية، بل والدولة الصهيونية هي الأخرى، تُصنَف بوصفها من ضروب معاداة اليهود. وحينما كانت دول الكتلة الشرقية تصوت ضد إسرائيل في هيئة الأم المتحدة، كان هذا يُعدُّ أيضًا تعبيرًا عن تقاليد معاداة اليهودية الراسخة فيها. بل فيها. وبالمثل عُدَّ قيام فرنسا ببيع طائرات الميراج للبيبا تعبيرًا عن الظاهرة نفسها. بل ويذهب أنصار هذا الرأي إلى أن نضال الشعب الفلسطيني ضد الاستيطان الصهيوني تعبير عن الظاهرة نفسها. وهكذا اتسع المجال الدلالي للمُصطلح واضطرب ليضم عدة ظواهر لا يربطها رابط، حتى أصبح بلا معني، وأصبح أداة للإرهاب والقمم الفكريين.

#### الجماعة الوظيفية والعداء لليهود،

انطلاقًا من رؤيتهم الاختزالية للنفس البشرية، يُعسِّر الصهاينة \_كما أسلفنا\_معاداة اليهود بأنها تعود إلى كُره الأغيار لليهود عبر العصور، وهو تفسير من العمومية بحيث لا يُفسَّر شيئًا ألبتة. فإذا كان كره الأغيار لليهود ظاهرة مينافيزيقية متأصلة، فإن المنطقي هو أن يُعبُّر هذا الكُره عن نفسه بشكل مطلق، أي بالطريقة نفسها بغض النظر عن الزمان والمكان. ولكن تاريخ عداء اليهود تاريخ طويل ومتنوع ويفتقر إلى الاستمرار التاريخي كما تختلف دوافعه وأسبابه. ومن المعروف أن الجماعات اليهودية توجد داخل تشكيلات حضارية مختلفة، وكانت توترات مختلفة تنشأ بينها وبين أعضاء الأغلبية. وبرغم أن سائر أحداث التوتر هذه يُسار إليها بُصطلح امعاداة اليهود، على وجه العموم، فإن المصطلح يكتسب مضمونه الحقيقي والمحدد من خلال التشكيلات الحضارية للختلفة، ولذلك فإن الدلالة تختلف من تشكيل إلى آخر. والواقع أننا لو أخذنا بالتفسير الصهيوني. وجعلنا من مختلف الأحداث التي تُعبّر عن العداء لليهود ظاهرة واحدة، لأصبح العنصر الثابت الوحيد هو اليهود، وحينذاك يصبح اليهود هم المستولين عن الكراهية التي تلاحقهم والعنف الذي يحيق بهم (كما يدُّعي أعداء البهود)، وهو تحليل في تصورنا \_ عنصري مرفوض طرحه محامي أيخمان بشكل خطابي أثناء الدفاع عنه في إسرائيل. فاليهود يُشكِّلون جماعات مختلفة وغير متجانسة لكلِّ منها ظروفها ومشكلاتها، ولابد من استخدام نموذج مركب، قادر على تفسير تبديات الظاهرة المختلفة ويرى علاقة هذه التبديات بالسياق التاريخي والاجتماعي والفكري، أي يضع الظاهرة داخل حدود الزمان والمكان الإنسانيين.

بعد أن رفضنا النموذج الاختزالى، يمكننا الآن أن نبين بعض الأسباب المتعينة التى تؤدى إلى ظهور العداء للهود:

١- لابد أن نعترف بأن العداء لليهود، بوصفه شكلاً من أشكال العداء للأقليات والغرباء

والأجانب (والآخرا على وجه العموم)، هو إمكانية كامنة في النفس البشرية التي تنفر من كل ما هو غير مألوف، وبالتالي فهو إمكانية كامنة في كل المجتمعات. كما أن هناك بشراً في كل مجتمع لا يقنعون بما لديهم من ثروة أو رزق، ويرغبون دائماً في الاستيلاء على ما يملكه الآخرون، وبخاصة ما يمتلكه أعضاء الأقلية الذين لا يتمتعون عادة بالحصانات نفسها وبالاستقرار نفسه الذي يتمتع به أعضاء الأغلبية. ومع هذا، نظل هذه الأفكار والدوافع في حالة كمون ولا تعبر عن نفسها إلا من خلال أفعال عنف وكره فردية منفرة أو من خلال أشكال من التحايل على أعضاء الأقلية أو من خلال أشكال من التحايل على أعضاء الأقلية أو من خلال أشكال المجتمع مستقراً ولكل عضو فيه من خلال أعمال أدبية أو قصص أو أساطير، مادام للجتمع مستقراً ولكل عضو فيه وظفته. ولكن ثمة عناصر تؤدى إلى تحول هذه الدوافع النفية من حالة الكمون إلى حالة التحقق حيث تعدد الأفعال الفردية وتصبح ظاهرة اجتماعية.

٢\_ لعل من أهم الأسباب التي أدَّت إلى ظهور معاداة اليهود وانتقالها من حالة الكمون إلى مستوى البنية الاجتماعية والفعل الاجتماعي أن معظم الجماعات اليهودية كانت تشكل جماعات وظيفية قتالية وتجارية في المجتمعات القديمة، وكذلك في المجتمع الغربي في العصر الوسيط حتى القرن التاسع عشر. وقد كانت الجماعات الوظيفية تتكون دائمًا من عناصر بشرية غريبة عن المجتمع حتى بمكنها أن تضطلع بوظائف كريهة أو مشبوهة أو متميِّزة تتطلب الموضوعية وعدم الانتماء، مثل التجارة والربا والقتال والبغاء. ولذا، نجد أن موقف أعضاء الجماعات الوظيفية من المجتمع يتسم بالحياد والنفعية ، فهم ينظرون إلى مجتمع الأغلبية بوصفه سوقًا أو مصدرًا للربح ، كما ينظر أعضاء المجتمع إليهم بوصفهم أداة لتنشيط التجارة أو الفتال. وكان يُنظَّر إليهم في المجتمعات التقليدية بوصفهم وسيلة لا غاية وأداة من أدوات الإنتاج لا أكثر، ولذلك كان أعضاء الجماعة لا حرمة لهم في كثير من الأحيان (فهم غرباء)، والغريب في معظم الأحوال مباح لا قداسة له). وفي العادة، يتركز أعضاه الجماعات الوظيفية الوسيطة في قطاعات اقتصادية بعينها يبرزون فيها، الأمر الذي يجعلهم مركزاً للكره والحسد. وعلاوة على ذلك، يدافع أعضاء الجماعة الوظيفية عن مراكزهم الاقتصادية هذه بشراسة وضراوة غير عادية نظرًا لعدم وجود بدائل أخرى متاحة أمامهم، فهم عادةً ما يفتقدون الخبرة اللازمة للزراعة والصناعة، ولا يعرفون كثيرًا من الحرف بسبب غربتهم وتنقلهم. كما أنهم يدافعون عن مراكزهم الاقتصادية عن طريق شبكة الأقارب والعائلات، الأمر الذي يثير حولهم الشائعات عن عمق بغضهم وكرههم لأعضاء الأغلبية (\*الأغيار \* في مُصطلَح الجماعات اليهودية).

وفى كثير من الأحيان، يحقق أعضاء الجماعات الوظيفية الوسيطة، اليهودية وغير الهودية، تراكماً للشروة بشكل أسرع من أعضاء مجتمع الأغلبية، نظراً لاستعدادهم لحرمان أنفسهم من كثير من مباهج الحياة، فهم غير متمين إلى المجتمع كما أن الثروة هى مصدر قوتهم ومبرر وجودهم، وفي حالة اليهود في بولندا، على مسبل المثال، كانت الأرستقراطية البولندية تؤكد مكانتها عن طريق الإنفاق والتبذير، وأصبح هذا هو المثل الأعلى لقطاعات الشعب البولندي كافة، الأمر الذي لم يشارك فيه أعضاء الجماعة اليهودية الذين كانوا يؤثرون الادخار وسرعة تراكم الثروة. وهذا الوضع، أي تزايد الثروة الذي يراكمها أعضاء الأظلية الوظيفية، يزيد بلاشك حسد الجماهير من أعضاء الأغلبية.

ولكن أعضاء الجماعات الوظيفية الوسيطة، برغم غربتهم وتميزهم، كانوا يجدون أنفسهم في قلب الصراعات المختلفة في المجتمع، ومخاصة الصراعات الناشبة بين أعضاء النخبة الحاكمة والطبقات الأخرى للمجتمع، خصوصاً الطبقات الشعبية، إذ إن قطاعات النخبة الحاكمة كانت تستخدم أعضاء الجماعات الوظيفية الوسيطة لضرب بعض من النخبة الحاكمة كانت تستخدم أعضاء الجماعات الوظيفية الوسيطة لضرب بعض طبقات المجتمع لاستغلالها أو كبح جماحها. فأعضاء الجماعة هم سوط في يد الحاكم، أو هكذا كان المحكومون يرونهم، ولكنهم أيضاً كبش الفداء الذي يتم التخلص منه عند الحاجة وأمام الهجمات الشعبية، فالأداة ليست غاية في ذاتها. ويرغم أن هذه الهجمات على الجماعات اليهودية (الوظيفية) في الغرب تُعدُّ هجمات عنصرية، فإن الواجب ألا نهمل الجانب الشعبي فيها وأنها تمثل جزءاً من تمرُّد الجماهير على عملية الاستغلال، وإن تمرة إدراك عميق لحركيات الاستغلال، ولذا فقد اقتصرت على تحطيم الأداة الواضحة شمرة إدراك عميق لحركيات الاستغلال، ولذا فقد اقتصرت على تحطيم الأداة الواضحة أمامهم والمباحة لهم، ويقابل الهجمات الشعبية ضد أعضاء الجماعات اليهودية بوضعهم الاقتصادي والوظيفي والنفسي.

لكن هذا الوضع ليس وضعًا عامًا ولا عالمًا ينطبق على كل اليهود فى كل زمان ومكان، فهو ينطبق بالأساس على الجماعات اليهودية فى العالم الغربى، وبالذات منذ بناية العصود الوسطى وحتى القرن الثامن عشر، كما ينطبق على كثير من الأقلبات الاخرى. ولذا، فهو يُصلُح إطارًا تفسيريًا لمعظم جوانب ظاهرة معاداة اليهود حيث إن أغلبة يهود العالم كانوا يوجدون فى أوربا مع نهاية القرن الثامن عشر، وفى بولندا على وجه الخصوص.

والجماعة الوظيفية الوسيطة \_ كما أسلفنا \_ تضطلع بوظيفة مهمة في المجتمع . وبالتالي ، فإن وجودها في حد ذاته لا يؤدى بالضرورة إلى تحوُّل العداء الكامن إلى هجوم شعبى . لكن مثل هذا التحول يحدث في ظروف معينة من بينها ما يلى :

١ - في المراحل الانتقالية، حينما تحل طبقة جديدة محلية أو عالمية محل الجماعة الوظيفية
 الوسيطة، أو حينما تطور الدولة أجهزة مركزية تضطلع بوظائف هذه الجماعة.

ل- تزايد نصيب الجماعة الوظيفية الوسيطة من الثروة مع تزايد الفقر في المجتمع أو في
 بعض شرائحه .

٣- تزايد أعداد أعضاء الجماعة الوظيفية الوسيطة وهو ما يزيد من بروزهم.

٤- غياب الأعداء المشتركين للأغلبية ولأعضاء الجماعة الوظيفية الوسيطة، أو تحالف أعضاء الجماعة الوظيفية الوسيطة مع العدو الخارجي.

٥- وضوح أعضاء الجماعة وتميزهم بعلامات عِرْقية أو ثقاقية لا يمكن محوها مثل اللون أو ملامح الوجه أو اللغة .

٦- وجود تميز ثقافي أو ديني أو عرفي أو اجتماعي يساهم في عزل الأقلية عن الأغلبية، فالعزلة هنا ليست على مستوي واحد وإنما على جميم المستويات.

ولتوضيح النقطة الأخيرة، يمكن الإشارة إلى وضع الصينيين في إندونسيا، والهنود في جنوب إفريقيا، ويهود البديشية في أوكرانيا حينما كانت تابعة لبولندا. فالنخبة الحاكمة كانت هولندية مسيحية في جنوب إفريقيا، بولندية كانت هولندية مسيحية في جنوب إفريقيا، بولندية كاثوليكية في بولندا. وكانت الجماهير إندونيسية (جاوية) مسلمة أو وثنية في إندونيسيا، المواداء وثنية أو مسلمة في جنوب إفريقيا، وأوكرانية أرثوذكسية في أوكرانيا. أما الجماعة أو صلمة التجارية، فكانت صينية كونفوشيوسية في إندونيسيا، هندية (هندوكية أو مسلمة) في جنوب إفريقيا، يهودية في أوكرانيا. كما كانت عدة سمات أخرى (لغوية وثقافية) تفصل الجماعة الوظيفية الوسيطة عن النخبة وعن الجماهير. وحينما يسل التدرج إلى هذه الدرجة من التبلور، وحينما تدعم الاختلافات الدينية والعرقية الاختلافات الدينية مائلة بقادة والعرقية الاختلافات اللبنية المادع ورقية كما حدث بالفعل في انتفاضة شعيلنكي.

وقد كان يهود بولندا هم أغلبية يهود العالم في أواخر القرن الثامن عشر. وفي هذه المرحلة الناريخية، حدث بينهم أيضًا انفجار سكاني أدَّى إلى تزايد عددهم بنحو خمسة أو ستة أضعاف، ومن ثم زاد بروزهم العددى والاقتصادى. كما شهد المجتمع البولندى أنذاك بداية ظهور طبقات محلية بديلة وأجهزة قومية تحل محل الجماعة الوظيفية الوسيطة. وتزايد في هذه المرحلة فقر قطاعات كثيرة من المجتمع البولندى. وفضلاً عن ذلك، كان أعضاء الجماعة اليهودية يتحدثون البديشية ويدينون بشيء من الولاء للثقافة الألمانية، بينما كان الألمان هم الأعداء التقليدين للسلاف والبولندين. كما أن أعضاء الجماعة اليهودية لم يشاركوا بشكل فعال في الحركة الوطنية البولندية التي كانت ذات توجه معاد لليهود لأسباب تاريخية مركبة (من أهمها اضطلاع اليهود بوظيفة جمع المضرائب وعوائد الضباع فيما يسمى بنظام «الأرندا»). لكل هذا، تفجرت معاداة اليهودية في بولندا وروسيا بشكل حاد.

ويمكن القول بأن معاداة اليهود، كظاهرة، لن تختفي غامًا من المجتمعات الغربية، فهي مجتمعات بشرية تتسم بقدر من التوتر والاحتكاك بين أعضاء الأغلبية وأعضاء الأقلية. ومع هذا، فعادة ما تخف حدة معاداة اليهود حين يتحول أعضاء الجماعة اليهودية من جماعة وظيفية وسيطة متميِّزة غَيِّزًا واضحًا، إلى أعضاء في الطبقة الوسطى تتميز بشكلٌ أقل وضوحًا ولا تختلف في وظيفتها ولا في تيمها ولا في رؤيتها للعالم عن أعضاء الطبقة الوسطى في المجتمع ككل. وفي هذه الحالة، عادة ما يأخذ التعصب الديني أو العرقي ضد أعضاء الجماعة اليهودية شكل سلوك فردى، من أشخاص متعصبين العرقي دير، ولا يشكل ظاهرة اجتماعة السائدة مؤسسات حكومية أو غير حكومية.

## الإطار السياسي العام،

من القضايا التى يجب أخذها فى الحسبان، فى أثناء دراسة ظاهرة معاداة اليهود، الإطار السياسى العام الذى يتم فيه هذا العداء. ويتضع هذا فى موقف الإمبراطورية الرومانية حين صبّت جام غضبها على العناصر المتمردة فى فلسطين التى كانت تهدد السيطرة الإمبراطورية، ولكنها تحالفت فى الوقت نقسه مع أثرياء اليهود الذين كانت مصالحهم مرتبطة بمصلحة الإمبراطورية. وعما يجد ذكره، أنه كان هناك جيش يهودى بقبادة أجريبا الثانى يعمل تحت قيادة تيتوس قائد القوات الرومانية التى حطمت الهيكل. فالمسألة لم تكن إذن عداء للهود (أو حبًا لهم) بقدر ما هى مسألة مصالح إمراطورية.

ويتضب الشىء نفسه فى موقف الإمبراطورية البريطانية التى قامت بتأييد مشروع الاستيطان الصهيونى ودعمه برغم وجود قطاع داخل أعضاء النخبة الحاكمة الإنجليزية (ويين الطبقات الشعبية) يكن الكراهية فليهود، خصوصًا المهاجرين. فالصالح الإمبراطورية (لاحب اليهود) هي التي دفعت إنجلترا إلى تبنّى المشروع الصهيوني. وفي فترة لاحقة، نشأ توتربين المستوطنين الصهايئة والإمبراطورية الراعية (وهو أمر عادةً ما يحدث لأن مصالح الإمبراطورية تكون عادةً أكثر تركيبًا وشمو لا واتساعًا من مصالح المستوطنين). فقد تعقبت السلطات الإنجليزية من سمّهم «العناصر المشاغبة أو المتطرفة» بين المستوطنين، وقد فُسرٌ ذلك بأنه عداء لليهود وهو أبعد ما يكون عن ذلك. ولعل أكبر دليل على هذا أن أعضاء الجماعة اليهودية داخل إنجلترا كانوا يتمتعون بجميع حقوقهم في دليل الموقت. ولو أن الأمر كان عداء مطلقًا لليهود، لبدأت عملية التعقب في لندن لا في فلسطين.

ومن العناصر الأخرى التي يجب الانتباه إليها عند تحديد ظاهرة معاداة اليهود: مدى قرب أو بعد أعضاء الجماعة الوظيفية الوسيطة اليهودية من النخبة، وما إذا كانت ظاهرة معاداة اليهودية ظاهرة رسمية أم شعبية. ويمكن الإشارة إلى أن أعضاء الجماعات اليهودية في التشكيل الحضاري الغربي كانوا دائماً تحت حماية النحبة الحاكمة حتى نهاية العصور الوسطى (وربما بعدها أيضًا). وفي روسيا القيصرية، على سبيل المثال، لم تشترك المؤسسة الحاكمة في اضطهاد اليهود إلا بعد عام ١٨٨٢ ، مع دخول النظام القيصري أزمته، وبعد تَعثَّر التحديث، وهي فترة لم تدم طويلاً. وقد استؤنف التحديث مع ثورة روسيا عام ١٩٠٥، ثم الثورة البلشفية، وأصبحت معاداة اليهود جريمة رسمية يُعاقب عليها القانون. وحتى قبل ذلك التاريخ، كان يتم معاقبة من يقومون بالمذابح الشعبية، وكان التمييز ضد أعضاء الجماعات اليهودية يتم داخل إطار القانون (إن صح التعبير) ويهدف إلى ما كان يُسمَّى (إصلاح اليهود). كما كان هناك التمييز بين اليهود النافعين واليهود غير النافعين، وكان النافعون يُعطُّون حقوقهم كاملة ويتحركون خارج منطقة الاستيطان. هذا على عكس المعاداة الشعبية لليهود والتي لم يكن يتظمها إطار. وكانت عبارة عن تفجرات تُعبِّر عن الإحباط، ومذابح لا تهدف إلا للتنفيس عن الضغط. ويمكن النظر إلى الظاهرة النازية، من هذا المنظور، بوصفها ظاهرة حديثة. فعملية الذبح والإبادة (هنا) مسألة منهجية، تتم تحت سمع وبصر الحكومة، ويحكم القانون، وعلى أسس علمية ومن خلال بيروقراطيات متخصصة . وقد يكون من المستحسن أن نرى هذا النوع من معاداة اليهود جزءاً من سياسة ألمانيا الكولونيالية التي تهدف إلى إبادة الغجر والسلاف وكل من يعيشون في للجال الحيوى لألمانيا، وهذه عملية تشبه من بعض الوجوه عملية إبادة الجزائريين في فرنسا على يد الفرنسيين، وسكان الكونغو على يد البلجيك، والفلسطينيين على يد الصهاينة، فهى ليست استمراداً لتقاليد معاداة اليهود السابقة. واختلافها الوحيد عن عمليات الإبادة الكولونيالية المشابهة أنها تمت جغرافياً داخل أوربا.

#### العمليات الفكرية والذهنية،

من الضرورى أن تُدرَس العمليات الفكرية والذهنية التى يتعامل المعادون لليهود من خلالها مع الواقع الإنساني المركب. ويمكن القول بأن الفكر العنصرى عامة، بما في ذلك فكر معاداة اليهود، فكر اختزالى ينحو نحو تجريد الضحية من خصائصها الإنسانية المركبة والمتعينة بوصفها كيانًا إنسانيًا له سلبياته وإيجابياته حتى تتحول إلى شيء مجرد يجسد سمة أو جوهرًا معينًا. وقد يلجأ العنصرى إلى اختلاق المفانق والأكاذيب، ولكن هذا أمر نادر إذ إن الفكر العنصرى، خصوصًا في عصر العلم، يحاول أن يُقدم قرائن وحججًا على صدق مقولاته يستخلصها من الواقع، من خلال عمليات فكرية تنحو نحو التجريد والتبسيط والتسطيح والاختزال، مثل:

١- التركيز على عنصر من الواقع دون غيره، كأن يركز العنصرى على إحدى سلبيات
 بعض أعضاء الجماعات اليهودية (كاشتغالهم بتجارة الرقيق الأبيض) وعزلهم عن
 إيجابياتهم (الحرب الشرصة من جانب الجماعات اليهودية ضد هذه التجارة).

- تعميم ما يرتكبه بعض أعضاء الجماعات اليهودية من جرائم أو أخطاء على كل أعضاء
 الجماعات اليهودية، ثم التركيز بعد ذلك على ما يُسمَّى «الشخصية اليهودية» بكل ما
 تتسم به من شرور وعنف مزعومين.

٣- فصل أعضاء الجدماعات اليهودية عن سياقهم الاجتماعى والحضارى الذى قد يفسر سلوكهم السلبى، وعدم الربط بين الجدماعات اليهودية وغيرها من الجدماعات البشرية التى قد تشترك معها فى الصفات السلبية نفسها، وذلك بهدف خلع صفة الإطلاق على صفات اليهود حتى تكتسب بعداً نهائياً وتبدو وكأنها مقصورة عليهم دون سواهم من البشر.

 ٤- إسقاط عناصر عدم التجانس بين الجماعات البهودية للختلفة وعناصر الاختلاف والصراع بين أعضائها وإسقاط واقع انقسامهم إلى طبقات وجماعات مختلفة، فيصبح البهود كلاً واحداً متجانساً يُسمَى «الشعب البهودى» أو «البهود».

ولنضرب مثلاً على هذه العمليات الفكرية الاختزالية الأربع بالتهمة التي عادةً ما توجُّه

إلى أعضاء الجماعات اليهو دية، أي الاشتغال بالرقيق الأبيض بوصفهم قوادين أو بغايا. وهذه حقيقة مادية وإحصائية، ففي الفترة من ١٨٨١ وحتى ١٩٣٥ كان ثمة وجوديهودي ملحوظ في هذه التجارة المشينة. ولكن العمليات الفكرية العنصرية تركز على هذا العنصر السلبي وتعزله عن إيجابيات اليهود (فقد كانت أعداد كبيرة منهم تعمل في مهن شريفة، كما أن أعضاء الجماعات اليهودية في العالم ساهموا بكل قواهم في القضاء على هذه التجارة المشيئة بين اليهود). ومن ناحية أخرى، يُطلق أعداء اليهو دهذه الصفة على كل اليهود أينما كانوا مع أن نسبة اليهود المشتغلين بهذه التجارة قد تكون أعلى من نسبة المستغلين بها بين الأغلبية، ولكنها على أي حال كانت نسبة منوية ضئيلة بالنسبة لعدد أعضاء الجسماعة اليهودية. أما العملية الفكرية الثالثة، أي فصل اليهود عن سياقهم الاجتماعي والتاريخي، فهي أهم العمليات. وفي الواقع، فهإنه لا يوجد أي ذكر للجماعات البشرية الأخرى التي اشتغلت بتجارة الرقيق الأبيض في الفترة نفسها، ولا لواقع أن الجماعات اليهودية في أوربا كانت تتمتع حتى متنصف القرن الشاسع عشر بمعدلات عالمية من التماسك الخلقي والاجتماعي يفوق المعدلات السائدة بين أعضاء الأغلبية، حتى إن ظاهرة الأطفال غير الشرعيين كانت غير معروفة تقريبًا بينهم قبل عمليات التحديث والعلمنة التي حدث بعدها الانحلال الخلقي. أما العملية الرابعة فهي كامنة وراء العمليات السابقة كافةً.

وكثيراً ما تنعكس هذه العمليات الفكرية في أساطير وصور إدراكية ثابتة تنسب إلى اليهود خصائص سلبية ثابتة. كما أن وجود مثل هذه الأساطير والصور يبلور الأفكار المعنصرية الكامنة ثم يساعدها على التحقق. ويمكن أن تكون هذه الأغاط الثابتة متاقضة ؟ كأن يتبع فريق داخل المجتمع غطا معيناً ويتبع فريق آخر غطا آخر يناقض النمط الأول، مثل غطى اليهودى الجبان الذي لا يخشى شيئاً. على اليهودى المعدواني الذي لا يخشى شيئاً. وقد اتضحت هذه الظاهرة في العصر الحديث في الغرب، فاليهودى هو من كبار المولين وهو أيضًا المتسول، وهو رمز الجيتوية والشخلف الديني والانفتاح المخيف والعلمانية المتطرفة، وهو رمز الرجعية والثورة والإقطاعية والليرالية. فإذا كان كارل ماركس بهودياً وكان روتشيلد يهودياً وماثير كاهانا يهودياً ومارلين مونرو يهودية، وكذلك فرويد وأنشتان ونعوم تشومسكي، فلابد أن هناك ما يجمع بينهم. وحينما يفشل الدارس في وأنشتان ونعوم تشومسكي، فلابد أن هناك ما يجمع بينهم. وحينما يفشل الدارس في العثور على هذا العنصر، فإنه يكمله من عنده ويفترض وجود مؤامرة نخفية تجمع بينهم ولا العنصري إنسان غير عقلاني (فهو مرجعية ذاته) لا يقبل الاحتكام إلى أي قيم فالإنسان العنصري إنسان غير عقلاني (فهو مرجعية ذاته) لا يقبل الاحتكام إلى أي قيم فالإنسان العنصري إنسان غير عقلاني (فهو مرجعية ذاته) لا يقبل الاحتكام إلى أي قيم فالإنسان العنصري إنسان غير عقلاني (فهو مرجعية ذاته) لا يقبل الاحتكام إلى أي قيم

أخلاقية تتجاوزه وتتجاوز الآخر، فهو يؤمن بشكل قاطع بأن غيزه أمر لصيق بكيانه وكامن فيه غامًا مثل تعنق الراقع بنقض غيه غامًا مثل تعنق الواقع بنقض عليها كالحيوان المفترس أو الطائر الجارح فيلقطها ويعممها ليبرر حقده. بل ويمكن أن يُوظِّف هذا التناقض ذاته بين الصور الإدراكية بحيث يشيير إلى مدى خطورة المؤامرة اليهودية العالمية الأخطبوطية التى تسيطر على سائر مجالات الحياة، وتسيطر على البمين واليسار، وعلى الشمال والجنوب والشرق والغرب.

ولابد أيضًا من دراسة نوعية الفلسفة الاجتماعية (أو العامة) السائدة في المجتمع. فوجود فلسفة اجتماعية عنصرية في المجتمع يخلق تربة خصبة للتفجرات العنصرية. كما أن وجود فلسفات بعينها - كأن تكون الفلسفة العامة في للجتمع رؤية علمانية إمبريالية تتحدث عن التفوق والغزو وإرادة القوة - قد يساعد أيضًا على إنبات بذور الفكر العنصرى الكامر.

ويمكن القول بأن الفكر العنصري يُعبِّر عن نفسه من خلال أي نسق فكرى متاح في المجتمع. فعلى سبيل المثال، من الثابت أن فلسفة نيتشه زودت العنصريين وأعداء اليهود بإطار فكرى يتمتع بالاحترام والمصداقية. ولكن بمكن القول أيضًا بأن العنصريين كانوا سيجدون تسويغًا لفكرهم في أي مصدر وفي أي نسق فكرى متاح. ولو لم يُقدُّم نيتشه فلسفته، لوجد العنصريون تسويغا لمواقفهم من خلال أنساق فلسفية أخرى يستولون عليها ثم يقومون بتطويعها وتوظيفها لخدمة رؤيتهم وأهدافهم. ولكن الأفكار العرقية المبلورة التي تأخذ شكل أساطير مثيرة وصور إدراكية ثابتة تظل، مع ذلك، تؤدى دوراً مهماً. كما أن أنساقًا فلسفية، مثل التفكير النيتشوي (الدارويني) الذي يسقط حرمة المطلقات كافة، ومنها الإنسان، يمكن أن تطوُّع لخدمة الفكر العنصري أكثر من أنساق فكرية أخرى. ولعل المناخ الفكري العام الذي ساد أوربا في القرن التاسع عشر، بحديثه عن التفوق الآرى ورسالة الإنسان الأبيض والبقاء للأصلح، قد خلق ارتباطًا اختياريًا وتربة خصبة لنمو معاداة اليهود. ومن الثابت الآن أن أكثر الكتب شيوعًا أنذاك، في أوربا، كانت الكتب العنصرية. كمما أن محاولة تعريف الواقع بأسره (بما في ذلك الإنسان) على أساس مادي، ساعد على نمو النظريات التي تحاول تعريف الجماعات البشرية من منظور عرْقى. ولكن النظريات المادية نظريات حتمية، فتطور المادة غير خاضم لعقل الإنسان أو انحتياراته، وإذا عُرِّف الإنسان على أساس عرَّقي فهذا يعني أنه يُولَد بصفاته ومن نَّمَّ فهو غير مسئول عنها، ومن هنا فإن شخصيته وهويته في جسده لا في وضعه الاجتماعي. ولذا، يمكننا القول بأن النظريات البيولوجية التى تحاول تعريف الإنسان فى كليته على أساس بيولوجى مادى تخلق قابلية داخل للجتمع للمنصرية والعداء لليهودية، إذ تصبح الصفات السلبية لليهودى شيئًا حتميًا لصيفًا بجوهره. وتجب الإشارة إلى أن الإيمان بالحتمية المادية ليس مقصوراً على النظريات البيولوجية بل هو كامن فى كثير من الأنساق المعرفية التى سادت أوربا فى القرن التاسع عشر. بل إن بعض المفكرين المسيحين يذهبون إلى أن المصدر الأساسى، بل والنهائي، لمعاداة اليهود ليس المسيحية، كما قد يتبادر إلى الذهن، وإنما العداء للمسيحية وللدين بشكل عام، إذ إن مثل هذا العداء يحول الآخر إلى شىء ويُنكر عليه إنسانيته و لا يفتح أمامه أبواب الخلاص (وقد لا يكون من قبيل الصدفة أن العنوان الفرعي لكتاب ويلهلم مار انتصار البهودية على الألمانية هو: من منظور غير ديني). كما أن الحركة النازية، وهي الحركة التي بلورت معاداة اليهودية وأضفت عليها منهجية وشمولاً، كانت تمادى الكنائس كلها وأرسلت بالعشرات من رجال اللين منهجية وشمولاً، كانت تمادى الكنائس كلها وأرسلت بالعشرات من رجال اللين المسيحيين إلى أفران الغاز وكانت تُحرَّم على أعضاء فرق «القوات الخاصة» (إس إس) الانضمام إلى أى كنائس مسيحية باستناء الكنية القومية التي أسسها النازيون أنفسهم.

## الصهاينة والعداء لليهوده

أشرنا من قبل إلى اتجاه العنصريين إلى تجريد اليهود واختزالهم عن طريق عزلهم عن سياقهم التاريخي وعن غيرهم من الجماعات البشرية. وهنا نضيف أن الصهاينة يفعلون الشيء ففسه في دراستهم لما يلحق اليهود من اضطهاد، فهم يقومون بعزل ظاهرة اضطهاد اليهود عن الظواهر المماثلة أو المختلفة في للجتمع. وبهذه الطريقة، يصبح هذا الاضطهاد شيئًا فريداً غير مفهوم ويصبح عداء الأغيار لليهود أمرًا ثابتًا وتعبيرًا عن الطبيعة الشريرة للأغيار. ولذا، فحينما يكرس الاضطهاد، فإنه لابد من وضعه في سياقه التاريخي حتى يمكننا أن نرى أثر هذا الاضطهاد على جماعات بشرية أخرى.

ويمكن القول إن اضطهاد اليهود في أوربا (بعد القرن الثاني عشر) لم يكن موجَّهًا إليهم بوصفهم يهوداً وإنما بوصفهم مرابين (جماعة وظيفية وسيعلة)، كما أن الرابين من الكوهارسين واللومبارد الذين كانوا يحتلون المكان نفسه ويعملون الوظيفة نفسها كانوا يتعرضون أو لا يتعرضون للاضطهاد حسب مدى احتياج للجتمع إليهم أو عدم احتياجه. وبعد عصر الإعتاق والانعتاق، قامت المدولة الفرنسية الجديدة بمحاولة دمج كل الأقليات المتى كانت لا تتمتع بأى خصوصية لغوية أو دينية غير فرنسية، ولم تميَّز في ذلك بين اليهود والبريتون مثلاً. وحينما قامت الإمبراطورية الروسية (القيصرية) بحاولة فرض الصبغة الروسية على أعضاء الجماعة اليهودية، كانت تفعل ذلك بوصفه جزءاً من سياسة إمبراطورية عليا موجهة ضد كل الجماعات البشرية في الإمبراطورية، وبخاصة غير السلافية (الإيروستي)، وقد تعرض المسلمون في الإمارات التركية السابقة لدرجة أعلى من الاضطهاد، فقد كانوا أقل تروساً (أي أقل تمسكاً بالطابع الروسي، كما أن الانتماء الآميوي للمسلمين الأتراك جعلهم أكثر ابتعاداً عن الحضارة الروسية من اليهود الذين كانوا أكثر قرباً منها. فرطانة اليهود اليديشية هي، في نهاية الأمر، رطانة ألمانية، كما أن نخبتهم الثقافية كانت جزءاً من الشكيل الحضاري الغربي. وبالمثل، كان الاضطهاد الختير المنافقة على المحلقة المنافقة عند عميم المناصر وغير المفيدة التي يصنفها المجتمع بوصفها كذلك، مثل: المحبزة، والأطفال الموقين الذين صنفها المولنديين (على يدكل من السوفييت والنازيين) راح ضحيته عدة هولوكوست ضد البولنديين (على يدكل من السوفييت والنازيين) راح ضحيته عدة ملاين. ويُلاحظ أن الجماعة الوظيفية الوسيطة الصينية في الفلين كانت تُعامل معاملة المجاعة الوظيفية الوسيطة المانية في الفلين كانت تُعامل معاملة المنتعرض لها يهود بولندا واجهها الصينيون في الفلين.

ويمكن القول إن معظم القوالب الاختزائية التى يستخدمها المعادون لليهود تخيئ - في تصورى - رقية صهيونية. فالنموذج الكامن وراء الكتابات المعادية لليهود لا يختلف في أساسياته مطلقاً عن النموذج الصهيوني. خذ على سبيل المثال مفهوم «الرحدة اليهودية» وهو مفهوم يفترض أن اليهود (أي أعضاء الجماعات اليهودية) يكونون كلا واحداً متجانساً وأنهم أينما وجدوا، في أي مكان وزمان، يشكلون وحدة مستقلة عما حولهم، ويتمتعون باستمرارية في حياتهم، تسرى عليهم قوانين لا تسرى على مجتمع الأغلبية، ومن ثم فهم باستمرارية في حياتهم، التبدى في طعامهم وشرابهم وزيهم ولفتهم ومؤسساتهم السياسية . . . إلخ) . كما يفترض مفهوم الوحدة اليهودية أن ثمة جوهراً يهوديا واحداً ثابتاً لا يتحول، وإن تحول فهو يتحول حسب قوانينه الخاصة الكامنة فيه . والنموذج الكامن وراء كل من الفكر الصهيوني والمعادى لليهود، يفترض أن الدولة الصهيونية دولة يهودية نبعت من النوراة والتلمود، ومن هنا تُحجب مجموعة كبيرة من التفاصيل والمعلومات والحقات. ولكن من المعروف أن مؤسسى الحركة الصهيونية كانوا ملاحدة، يدورون في إطار الدارويية والنبتشوية ، أي القلسفات الحاكمة في أوربا أنذاك. وهرتول، على سبيل إطار الدارويية والنبتشوية ، أي القلسفات الحاكمة في أوربا أنذاك. وهرتول، على سبيل إطار الكان كان لا يعرف الشعائر اليهودية، والخاخام الذي جاء لعقد زواجه انصرف دون أن المثال ، كان لا يعرف الشعائر اليهودية، والخاخام الذي جاء لعقد زواجه انصرف دون أن

يكمل مهمته لأنه وجد أنه لا يمكن عدَّ هر تزل يهوديًا. أما صديقه ماكس نوردو، فكان يرى أنه سيأتي يوم يحل فيه كتاب هر تزل الدولة اليهودية محل التوراة. وكان المستوطنون الصهاينة في الثلاثينيات يقومون بمظاهرة في يوم كيبور (أكثر الأيام قداسة في التقويم اليهودي) ويسيرون أمام حافظ المبكى (أكثر الأماكن قداسة) ليأكلوا ساندويتشًا من لحم الحنزير إعلانًا عن نجاحهم في التخلص من موروثهم اليهودي. بل إن «الدولة اليهودية» ذاتها كانت ستسمى «الدولة العبرية» حتى يتم الابتعاد عن كلمة «يهودية» الكريهة (في تصور مؤسسي هذه الدولة). وبعد قيام الدولة الصهيونية، نجد أن غالبية السكان من اللادينيين الشرسين في موقفهم العدائي للدين والأخلاق.

وثمة صراع شرس بين الأغلبية العلمانية في إسرائيل والأقلية التي لا تزال تستخدم الخطاب الديني. أما بالنسبة ليهود العالم (وغالبيتهم توجد في العالم الغربي) فقد اكتسحتهم العلمانية (وهو أمر متوقع) وتزايد انصرافهم عن العقيدة اليهودية، بل وبدأت هويتهم (أو بقاياها) تختفي من خلال تصاعد معدلات الاندماج والزواج المختلط. وقد شكا أحد الحائمات في أمريكا اللاتينية من أن اليهود منصرفون عن التردد على دور العبادة اليهودية، وأن الفتيات اليهوديات لا يقمن شعائر يوم السبت، بل يذهن بدلاً من ذلك إلى البلاج مع أصدقائهن من الأغيار مرتديات مايوهات تكشف من جسدهن أكثر عا تعلى (سماها الحائما مازحًا: مايوهات ما بعد البيكني post-bikin [على وزن ما بعد الحداثة] نظراً لأنها أصغر من أي مايوهات شاهدها في حياته).

أما تصريحات بن جوريون (ورايين وغيرهما) التى تتمسح بالعقيدة اليهودية، فيجب أن ندك أن بن جوريون يرى أن التوراة ليست أحد كتب اليهود المقدسة بالمعنى الدينى، وإنما هى كتاب فلكلور الشعب اليهودى (شأنها شأن السيرة الهلالية وألف ليلة وليلة بالنسبة للعرب)، وبالتالى فهى ليست ملزمة أخلاقياً، فهى بمنزلة رباط إثنى يربط أعضاء الشعب (الفولك) بعضهم ببعض، وهى تعبير عن قروح الشعب». والتوراة مقدسة فى هذا السياق بمقدار ما تعبر عن قداسة الشعب اليهودى، وليس عن أى قداسة متجاوزة لما المالم المادة بأى شكل. ومن هذا المنظور، صرح بن جوريون بأن خير مفسر للتوراة هو الجيش الإسرائيلى! فالمألة علمانية داروينية محضة، مسألة قوة عسكرية شرصة تسائدها ادعاءات توراتية فلكلورية لا علاقة لها بخالق أو عقيدة. ويتجاهل المعادون لليهود ادعاءات توراتية فلكلورية لا علاقة لها بخالق أو عقيدة. ويتجاهل المعادون لليهود واليهودية والصهاينة كل هذه الحقائق، ويكررون أنه مهما قال اليهودى عن نفسه من أنه انسلخ عن اليهودية، فهو يظل فى أعماق أعماقه يهودياً، بل صهيونياً، فمن وكد يهودياً ومن ثم صهيونياً علمة حباته.

ويسقط غوذج العداء لليهود في الرؤية الصهبونية بشكل عملي أعمق حين يخيف الناس من اليهود بشكل عام بحيث يهابون الحرب قبل دخول المعركة، وكلما زاد الرعب من إسرائيل واليهود ازدادت صورة اليهودى سوءًا. ونحن نعرف أسلحة الرعب التي تشيدها الدول الكيرى وهي تعلم مسبقًا أنها لن تستخدمها، ولكنها مع هذا تستمر في تشييدها لتبث الرعب في قلب عدوها دون أن تدخل في حرب ساخنة. والمعادون لليهود واليهودية ينجزون هذا للصهاينة مجانًا. وكما قال يوثيل ماركوس في جريدة هآرتس (٣٦ ديسمبر عام ١٩٩٣) فإن البروتوكولات [سبب أثرها على أعداء اليهود] تبدو كأن الذي كتبها لم يكن شخصًا معاديًا لليهود؛ بل يهوديًا [أي صهبونيًا] ذكيًا يتسم ببعد النظرة.

وفي الأدبيات الصهيونية ، يوجد إدراك عميق لهذا التلاقي بين الفريقين. فهر تزل يتحدث عن أصدقائنا «أعداء اليهود»، ويلفور أدرك أن تحيزه للمشروع الصهيوني بضرب بجذوره في عداته لليهود ورغبته في تخليص أوربا من اليهود حلاً للمسألة اليهودية. ومفولة تخليص أوربا من اليهود، بحُسبانها مقولة (صهيونية/ معادية لليهود) أساسية كامنة ، تتبدى في شخصية مهمة في تاريخ الحركة الصهيونية تم إخفاؤها تمامًا وتندر الإشارة إليها وهو الفريد نوسيج. ونوسيج هذا شارك في تأسيس المنظمة الصهيونية مم هرتزل وابتعد عنه بالتدريج. وكان فنانًا ومتخصصًا في الديموجرافيا اليهودية يعرف أعداد أعضاء الجماعات اليهودية وأماكن تركزهم في أوربا. وقد امتدبه العمر حتى أواخر الثلاثينيات من هذا القرن، فتعاون مع الجستابو في وضع مخطط لتخليص أوربا من اليهود عن طريق إبادتهم. فرؤية نوسيج وموقف هما لحفَّلة تبلور نماذجية للرؤية الغربية الصهيونية. وقد قبض عليه اليهود المحاصرون في جيتو وارسو وحاكموه فحكم عليه بالإعدام ونفذ الحكم ا وتمكننا مقولة التخليص أوربا من اليهود، من ملاحظة أوجه الشبه بين آرثر بلفور وأدولف هتلر، فكلاهما يود تحقيق هذا الهدف. ولكن، على حين حاول بلفور التخلص منهم من خلال إرسالهم إلى مستعمرات الإمبراطورية الإنجليزية، حاول هتلر التخلص منهم بطريقة غير بلفورية، بأن أرسلهم إلى معسكرات الاعتقال والغاز. وقد اضطر هنار للجوء لهذه الطريقة لأن أوربا كانت قد صادرت كل عتلكات ألمانيا الاستعمارية وأجهضت مشروعها الاستعماري. وإن كان هنار ـ والحق يُقال ـ لا يُمانع قط في الطريقة البلفورية، ولذا تبنَّى عدة مشروعات صهيونية، مثل مشروع موزامبيق، ولكنها لم يُقدَّر لها النجاح. إن نموذج معاداة اليهود، بسقوطه في التعميم الاختزالي، بِشكِّل فشلاً أخلاقيًّا، فهو لا يحاول التمييز بين الطيب والخبيث، فالآخر هو الشر متجهداً بغض النظر عن سلوك بعض أفراده. وهذا تزيف للحقيقة وادعاء بالباطل،

وغرق فى العنصرية التى تنمط كل البشر مسبقاً، وخرق لكل القيم الإنسانية والأخلاقية والدينية. والأدهى والآمر أن هذا النموذج لا يفيد كثيراً من الناحية العملية. فاصحابه ابتداءً، يرون أن الصهيونية، ومن ثم عدامنا لإسرائيل، مصدره نزعة اليهود الشيطانية. واستناداً إلى هذه الرؤية المخيفة، قد ينجع نموذج المؤامرة فى مراحله الأولى فى تخويف الجماهير وتوليد العداء للعدو الصهيونى، بل وفى تجنيدها ضده. ولكنه، بعد قليل، صبحابه الحقيقة المرة وهى أن الناس قد يصدقون ما يبشر به هو نفسه، وهو أن اليهود شياطين، قوة لا تُقهر (مثل جيش الدفاع الإسرائيلى)، أو أنهم يحكمون العالم، وأن أيدهم الخفية موجودة حقاً فى كل مكان، ومن ذا الذى يريد التصدى لقوة هائلة مثل هذه تشاه والقدر، وغكم العالم بأسره وقتد أيديها الخفية لكل مكان؟

إن مثل هذه الرؤية تحول اليهود إلى عباقرة وشياطين، أى إلى قوة عجائبية. فأما إن كانوا شياطين، فنحن لا نملك إلا الاستعاذة بالله أو الفرار أو الاستسلام، وأما إن كانوا شعباً من العباقرة، يدهم الخفية متحكمة فى العالم بأسره، فنحن بطبيعة الحال لا قبل لنا بالحرب ضدهم، فهذا يقيناً فوق طاقة البشر، أليس كذلك؟ وبذا يكون نموذج العداء لليهود تعييراً عن فكر السلبية والاستسلام والهزيمة الذى يخرج بعدونا من سياق ما هو إنسانى وتاريخى وزمنى، ويقذف بنا فى خندق مظلم. ويخيل لى أن إدمان بعض العرب لهذا النموذج هو محاولة غير واعية منهم لأن يستعيدوا شيئاً من الترازن النفسى أهام عدو استولى على أرضنا ثم ألحق بنا الهزائم. ونحن ننسب له قوة خارقة حتى يتم تسويغ الهزيمة، لأنه لو كان عادياً يمكن إلحاق الهزيمة به، فإن ضعفنا وهوانا أمام أنفسنا سيظهر بوضوح.

ويمكن القول إن جميع من يتحرك في أرض الممارسة الحقيقية (سواء أكان من المفاوضين أم المجاهدين الفلسطينين) يرفضون نموذج العداء لليهود واليهودية في عارساتهم، لأنهم لو نظروا لليهود بحسبانهم شياطين لأصبح النفاوض مستحيلاً (إلا، بطبيعة الحال، من منظور الاستسلام) ولأصبح الجهاد أكثر استحالة. فالمفاوضون وللجاهدون يقومون بأنسنة اليهود، أي تحويلهم إلى بشر لهم خصوصياتهم التاريخية وخاضعين لعوامل الزمان والمكان. هذا على عكس بعض أعضاء النخبة الحاكمة العربية المنزن يؤمنون في قرارة أنفسهم بأن «اليهود» قوة عظمى تمسك بقاليد الأمور، وأنه لابد من «التفاهم» معهم، إذ لا قبل لنا بهم. وقد أخبرني أحد أعضاء النخب الحاكمة العربية من «التفاهم» معهم، إذ لا قبل لنا بهم. وقد أخبرني أحد أعضاء النخب الحاكمة العربية من المهاء وكان سفيراً لبلده في إحدى العواصم الأوربية المهمة، فقال: • حبنما عبنت

سفيراً لبلدى قبل لى إن سر النجاح يكمن فى ألا أتحدث عن النساء واليهود، وقد فعلت وأمنت شرهما أ . وهكذا نجا صاحبنا من مؤامرتين دفعة واحدة: مؤامرة الإناث على الذكور، واليهود على العالم أ ويتصور البعض أن «أنسنة» اليهود تعنى «تبرنة ساحتهم» والتعاطف معهم (كما يقولون). وفى هذا خلل ما بعده خلل أما بخصوص تبرئة ساحتهم، فهذا يفترض أن الصراع عبارة عن مرافعات، وأننا نحاكم الصهاينة ولا ساحتهم، فهذا يفد يفتر من الحقيقة . أما التعاطف مع اليهود فهذا ناجم عن سوء فهم لمصطلح «أنسنة»، فقد جاء فى الذكر الحكيم ﴿ وَلا تَهُوا فِي ابنِفاء الْقُوم إن تكونوا في ابنِفاء الْقُوم إن تكونوا (انساء عالم عليما حكيمًا ﴾

ولعل ما قاله مارك توين عن اليهود يلخص موقفى وبدقة بالغة: fews are members of:
السهود بشر، ولا يمكننى أن the human race, worse than that I cannot say of them:
أقول ما هو أسوأ من ذلك عنهم. فالاستعمار ظاهرة إنسانية، والعنصرية ظاهرة إنسانية،
والاستغلال هو الآخر ظاهرة إنسانية، والشر ظاهرة إنسانية بمنى أنها كلها ظواهر من
صميم وجودنا الإنساني، ولذا يمكن رصدها وتفسير معظم جوانبها. ويختلف التغسير
والفهم عن التعاطف والتقبل، وهما ضروريان للتعامل مع الواقع وتغييره، أي أن
الاجتهاد ضروري للجهاد، فبدون الاجتهاد يصبح الجهاد انتحاراً لأنه سيعني أننا نقذف

# الفصل السادس معاداة اليهود، تفكيك وتركيب ثلاث حالات

نجح الصهاينة في إشاعة إدراكهم الاختزالي للواقع عن طريق تناول أحداث ووقائع وأساطير العداء لليهودية، وذلك بعد تجريد هذه الأحداث وتلك الوقائم من سياقهاً التاريخي والاجتماعي والإنساني بحيث يمكنهم فرض معنى صهيوني عليها. وهذا ما يمكن أن يحدث لأي واقعه تاريخية يتم فصلها عن سياقها ومركب الأسباب الذي أدى إلى ظهورها، فتتحول إلى مجرد واقعة ليس لها أبعاد تاريخية وتبدو كما لو أنها ليست جزءًا من غط متكرر. وقد تسرب هذا الإدراك الصهيوني إلى وجداننا وأصبح ـ دون وعي منّا ـ جزءا من ترسانتنا الإدراكية . ولكي ندرك أبعاد هذه العملية الاختزالية ستتناول ثلاث وقائم في تاريخ العداء لليهودية عادة ما يشير لها الصهاينة في كتاباتهم. وسنحاول أن نين كيف يفرضون الدلالة الصهيونية عليها ليدعموا رؤيتهم وليكتسبوا لها الشرعية، أي أننا سنقوم بعملية تفكيكية توضح لنا النماذج الإدراكية الصهيونية الكامنة وكيف تنجح هذه النماذج في إعادة صياغة الواقع واختزاله بما يخدم الرؤية والمصالح الصهيونية. ولكنا في هذه الدراسة لن نقف عند هذا الحديل سنقوم بعملية تركيبية، وسنحاول أن نطرح تصوراً أكثر عمقًا وإنسانية وتفسيرية لنفس الوقائع والأحداث، وسننجز ذلك عن طريق ربط الوقائع التي وردت في الكتابات الصهيونية بوقائم أخرى استبعدها الصهاينة بحيث تظهر الأغاط التاريخية الإنسانية العامة. كما أننا سنضع هذه الوقائع في سياقها التاريخي والإنساني وبذلك تكتسب معناها التاريخي الإنساني الأعمق الذي يحرص الصهاينة على حجبه، حتى يوظفوها لصالح رؤيتهم الصهيونية الاختزالية.

## الوقائع الثلاث،

أولى الوقائع هو ما يسمّى بـ اتهمة الدم اأى اتهام اليهود بأنهم يقتلون صبيًا مسيحيًا في

عيد الفصح مسخرية واستهزاء من صلب المسيح. ونظراً لأن عيدى الفصح المسيحى واليهودى متقاربان زمنيا، فقد تطورت النهمة وأصبح الاعتقاد بأن اليهود يستعملون دماء ضعيتهم في طقوسهم الدينية وأعيادهم، وخصوصاً في عيد الفصح اليهودى الذي أشيع أن خيز الفطير غير المخمر (الماتزوت) الذي يؤكل فيه يعجن بدماء الضحية.

و تمتد جذور تهمة الدم إلى عصر الإغريق والرومان، أى إلى ما قبل العصور المسيحية. فقد أتى في كتابات آبيون الهيليني (السكندري) وديمقريطس الروماني إشارة إلى أن الهود يقدمون ضحايا بشرية إلى آلهتهم، ولكن هذا الادعاء لم يصبح جزءاً من الصورة الذهنية لليهود، ولم توجه هذه التهمة إليهم بشكل متكرر إلا في القرون الوسطى المسيحية في العالم الغربي.

وقد وجهت أول تهمة دم في القرن الثاني عشر في إنكلترا، في وقت كان اليهود يمارسون فيه نشاطهم التجاري والمالي. فقد حدث أن أفراداً كثيرين اقترضوا أمو الأمن المرابي اليهودي، ولم ينجحوا في تسديدها، وآلت ملكية بعض أراضيهم أو ربما منازلهم إلى المرابي. حينذاك، اتهم اليهود بأنهم ذبحوا طفلاً عمره أربعة أعوام ونصف العام يدعى وليام في الجمعة الحزينة في عام ١١٤٤ ، وقال أحد اليهود المنتصرين إن هذا هو عيد الفصح الذي تقوم فيه إحدى الجماعات اليهودية في إحدى مدن أوربا بذبح طفل مسيحي (وقد نُصّب وليام قديسا فيما بعد). ثم وُجهت تهم دم أخرى في مناطق مختلفة في إنجلترا بين العامين ١١٦٨ و١١٩٢ . وقد انتشرت التهمة إلى فرنسا، فوجّهت التهمة في بلوا في العام ١١٧١. كما وجهت التهمة إلى اليهود خمس عشرة مرة في القرن الثالث عشر، من بينها حالة الطفل هيو من مدينة لنكولن (١٢٥٥) التي يذكرها تشوسر في قبصيدته القصصية حكايات كانتربري. واستمر توجيه التهمة حتى منتصف القرن العشرين، ومن أشهرها حادثة دمشق (١٨٤٠) وقضية بيليس (١٩١٣). وتعد حادثة دمشق استثناء من حيث حدوثها في العالم الإسلامي؛ إذ إن تهمة الدم تكاد تكون ظاهرة مقصورة على العالم المسيحي. وكانت هذه التهمة تأخذ عادة الشكل التالي: يختفي شخص مسيحي (في العادة طفل)، أو يوجد ميًّا، فيتذكر أحد الأشخاص أن هذا الطفل شوهد آخر مرة بجوار الحي اليهودي أو أن هناك عيداً يهوديا ما (تنطلب شعائره دم نصراني) فيوجّه إلى اليهود تهمة قتله ويتم القبض على بعض أعضاء الجماعة اليهودية، ويتم تعذيبهم ثم شنق بعضهم. ويشير الصهاينة إلى وقائع تهمة الدم بحسبانها دليلاً قاطعًا على الكره المتأصل في نفوس الأغيار لليهود، وعلى استحالة اندماج اليهود في مجتمعات غير يهودية.

أمّا الواقعة الثانية، فهي حادثة دريفوس الشهيرة، ويطلها هو الفريد دريفوس الذي كان من كبار الضباط الفرنسيين، وكان اليهودي الوحيد في هيئة أركان الجيش الفرنسي. ولان من كبار الضباط الفرنسيين، وكان اليهودي الوحيد في هيئة أركان الجيش الفرنسي. ونظراً لأن اسمه كان فلهاوزن، وهو اسم ألماني النكهة، فقد غيره إلى اسمه الفرنسي الذي اشتهر به. وقد اتهم دريفوس بأنه أعطى وثائق مسرية عسكرية للملحق العسكري الألماني في باريس، فوجهت إليه تهمة الخيانة العظمى والتجسس لحساب ألمانيا في عام ١٨٨٤، وقد قامت السلطات العسكرية بمحاكمته. وتابعت الصحافة المعادية لليهود آنذاك الأحداث. وكانت تعيئ الرأى العام ضد دريفوس، مما خلق جواً غير ملائم لضمان حياد المحاكمة. وفي نهاية الأمر، قضت للحكمة عليه بالسجن مدى الحياة، وجرد دريفوس من رتبته علنا أمام الجماهير، ونفي إلى «جزيرة الشيطان» (ديفلز أيلاند) التي تقع على الساحل الإفريقي، وكانت مستعمرة من قبل فرنسا. وقد رجبت الصحافة المعادية لليهود بالحكم. ويشير وكانت مستعمرة من قبل فرنسا. وقد رجبت الصحافة المعادية لليهود بالحكم. ويشير الصهاينة إلى هذه الواقعة بحسبانها دليلاً قاطعاً على استحالة اندماج اليهود. وففي بلا ويعجد اليهودي نفسه وحيداً في مواجهة ذناب الأغيار (على حد قول أحد المفكرين الصهاينة)!

أما الواقعة الثالثة، فهى حادثة ليو فرانك، وهو يهودى أمريكى ولد فى تكساس ونشأ فى بروكلين. وكان يعمل مديراً لمصنع أقلام فى أتلاننا (جورجيا)، حيث قبض عليه بتهمة قتل نواع عمرها ١٣ عامًا، تدعى مارى فيجان، بعد محاولة اغتصابها. وقد حوكم قتل فتاة بيضاء عمرها ١٣ عامًا، ويدعى مارى فيجان، بهد محاولة اغتصابها. وقد حوكم فرانك وأصدر حكم بإعلماء. ويدعى الصهاينة أن كونه يهردياً كان عنصراً مهما أثر فى محاكمته وفى الأحداث التى تلتها. وحينما خفف حاكم الولاية الحكم إلى السجن مدى الحياة، هاجمت مجموعة من المواطنين السجن واختطفت فرانك وشنقته فى المدينة التى ولدت ودفنت فيها ضحيته المفترضة، وهو ما يسمى فى اللهجة الإنكليزية \_ الأمريكية ولينشنج وبغم سلطة القانون).

وترد الوقائم الثلاث السابقة في الكنابات الصهيونية مجردة من سياقها التاريخي ودون أن ترتبط بوقائع أخرى عائلة حدثت الأقليات أخرى وكأنها كلها تعبير عن ظاهرة واحدة: كره الأغيار الأزلى لليهود. والتناتج التي تُستخلص للقارئ، هي أن اليهود كتلة واحدة وكل متجانس وأنهم لا ينتمون إلى مجتمعاتهم ؛ إذ إن هذه المجتمعات غير اليهودية (مجتمعات الأغيار) تنبذهم وتضطهدهم، لا للنب اقترفوه سوى أنهم ويهودة. ولا يوجد فارق جوهرى بين الصهاينة وأعداء اليهود فكلا الفريقين يرى أن كل للجتمعات تنبذ

اليهود وتضطهدهم. وبينما يرى الصهاينة أن سبب النبذ هو رفض الأغيار لهم، يرى المعادون لليهود أن سبب النبذ هو أنهم يستحقون النبذ. ولكن الفريقين يتفقان على حتمية النبذ والاضطهاد بسبب الطبيعة الخاصة لليهود، وبالتالى حتمية التروجهم (في المصطلح الصهيوني) و اطردهم (في المصطلح المعادى لليهود).

#### تهمة الدم في سياقها التاريخي،

وحتى ندرك الحقيقة الإنسانية التاريخية الحقيقية المركبة لهذه الوقائم، لنحاول أن نضعها في سياق تاريخية إنساني عام. ولنبدأ بتهمة الدم. هنك خلفية تاريخية اجتماعية اقتصادية تفسر (ولا تسوع) ظهور تهمة الدم. فبعد أن تحول أعضاء الجماعات اليهودية في العالم الغربي إلى جماعات وظيفية وسيطة تشتغل بالتجارة والربا، كانوا يشبهون بالإسفنجة التي تمتص نقود كل الطبقات، والطبقات الشعبية على وجه الخصوص، ثم يعتصرها الإمبراطور لحسابه بعد ذلك (وهو أمر لم تكن الطبقات الشعبية تدركه). ومن هنا الإشارة إلى اليهود (لا بوصفهم يهودا وإنما بوصفهم أعضاء جماعة وظيفية وسيطة) على أنهم مصاصو دماء. وليس من الصعب على الوجدان الشعبى أن تجعل من المجاز حقيقة.

وكان توجيه تهمة الدم يعنى، فى واقع الأمر، شنق كثير من البهود، من ضعنهم عدد كبير من المرابين، فقد كانت هذه هى إحدى أهم الوظائف التى اضطلع بها اليهود فى التشكيل الحضارى الغربى، وكان هذا يعنى فى كثير من الأحيان سقوط الديون؛ أى أن توجيه تهمة الدم يشبه، من بعض الوجوه، التخطيط لسرقة مصرف من المصارف؛ وكان شنق اليهود بمثابة النجاح فى هذه العملية، وهى أيضاً عملية تشبه عمليات روين هود الذى كان يسرق من الأثرياء ليعطى الفقراء، ولكن الخزانة الملكية كانت تستفيد أحياناً من تهمة الدم، حينما كانت ترث ديون المرابى الذى يُشتق أو يطرد. وكانت النخبة الحاكمة تشهز القرص لابتزاز أعضاء الجعاعة اليهودية لحمايتهم.

ويبدو أن تهمة الدم صورة إدراكية غطية تتكرر في الوجدان الشعبي، وهي عادة اتهام يستخدمه فريق ضد أعدائه ليسقط عنهم إنسانيتهم. فهذه التهمة ليست حكراً على اليهود؛ فقد أنّهم الغجر بأنهم يخطفون الأطفال ويمتصون دمهم؛ كما وجهت التهمة عينها إلى المسيحيين الأول، وكذلك إلى الغنوصيين، وإلى إحدى الفرق الدينية الإيطالية في عام 1871، وقد اتهم المبشرون المسيحيون في الصين، في عام ١٨٧٠، بأنهم يسرقون الأطفال الصينيين ليصنعوا منهم دواء سحريًا. واتهم الأجانب في مدغشقر، في عام ١٨٩١، بابتلاع قلوب البشر. أما الرهبان الدومنيكان، فقد اتهمهم أعداؤهم من الرهبان الغرنسيسكان باستخدام دم وحواجب طفل يهودى في بعض طقوسهم السرية! وإذا كان المرابون الآخرون في العصور الوسطى في الغرب، مثل اللومبارد والكوهارسين (وهم مسيحيون)، لم توجه إليهم تهمه الدم حسب علمنا فقد وجهت إليهم تهم أخرى لا تفإر عنها سوءًا، كما أنهم كانوا عرضة للطرد والمصادرة والشنق.

وقد ساعد تكرار مناظر الدم والقتل فى العهد القديم على إلصاق التهمة باليهود دون المرابين المسيحيين. كما أن الطقوس الدينية لليهود، ويخاصة طقوس عيد الفصح، كانت تشير الربية فى نفوس أعضاء الأغلبية، الأمر الذى كان يجعلهم يبحثون عن تفسير لها (علمًا بأن المهد القديم يمنع شرب الدم أو أكل اللحم قبل تصفية الدم مته).

ولم يكن اليهود يقفون في مقابل الأغيار كما يدّعى الصهاينة. فالنخبة الحاكمة (الكنيسة والإمبراطورية والملوك) كانت تدافع عن أعضاء الجماعة ضد النهم التي كانت عامة الشعب توجّهها إليهم. فيين البابا أنوسنت الرابع، في مرسوم أصدره عام ١٢٤٥، أن التهمة باطلة، وحرم على المسيحيين توجيهها إلى اليهود. ودافع البابا جريجورى العاشر، في مرسوم أصدره عام ١٢٧٥، عن اليهود. كما فعل بابوات آخرون الشيء عينه. وفي عام ١٧٥٨، أصدر الكاردينال لورنزو جانجانلي (البابا كليمنت الرابع عشر فيما بعد) مذكرة يدين فيها تهمة المدم. وقد أصدر التحريم عينه الإمبراطور الألماني فيما بعد المرافور الألماني فيما بعدي من أسرة الهابسرج في عام ١٩٧٥، وقد أصدرت الحكومة في بولندا، في العصور الوسطى، قرادًا الهابسرج في عام ١٩٧٥، وقد أصدرت الحكومة في بولندا، في العصور الوسطى، قرادًا حال الكثير من المسيحيين والعلماء تفيد التهمة وإقناع الناس بطلاتها؛ ولكنهم، مع حال الكثير من المسيحيين والعلماء تفيد التهمة وإقناع الناس بطلاتها؛ ولكنهم، مع مدا، فشلوا في مسعاهم، واستمرت تهمة الدم حتى عهد قريب مرتبطة ارتباطًا وثيقًا بصورة اليهودي.

أما تهمة الدم في حادثة دمشق، فقد كانت مرتبطة بالصراع بين الاستعمارين البريطاني والفرنسي اللذين كبانا يتنافسهان على مدّ نفوذهما عن طريق وحماية أعضاء الأقلبات الدينية، فكان الفرنسيون وبحمون الكاثوليك والمارونيين (الذين وجّهوا تهمة الدم)، وكان البريطانيون، نظراً إلى عدم وجود مسيحيين بروتستانت بأعداد كبيرة في العالم العربي، ويحمون البهود، خصوصا أن روسيا، وهي بلدهم الأصلي، لم تكن مهشمة

بهم كثيراً بسبب وجود المسيحيين الأرثوذكس، وكذلك لأن روسيا لم يكن لها أطماع في الشرق الأوسط، إذ إن مشروعها الاستعماري كان موجهاً إلى مناطق أخرى. وقد أصدر السلطان العثماني فرمانًا يجرم فيه تهمة الدم.

المسألة، إذن، أكثر تركيبا مما يصوره الصهاينة، فتهمة الدم ظاهرة شعوبية، وليست مقصورة على أعضاء الجماعات اليهودية. كما أن العالم لم يكن ينقسم إلى يهود وأغيار، فالسلطات الحاكمة كانت تقف في صف اليهود، إما لأسباب دينية (كما هو الحال مع الكنيسة) وإما لأسباب اقتصادية (كما هو الحال مع الأباطرة) وإما لأسباب اقتصادية (كما هو الحال مع الخليفة العشماني)، ولكن النموذج الاختزالي الصهيوني يخفي كل هذا عن العيون حتى يمكن فرض معنى صهيوني على الواقعة.

## دريفوس والصراع بين الكنيسة والقوى العلمانية،

أما الواقعة الثانية، فهى واقعة ألفرد دريفوس التي وصفت بأنها تركت أثراً عميقًا في هر تزل، حتى إنه اكتشف عبث محاولة الاندماج، فتبنى بدلاً من ذلك الحل الصهيونى. وهذه في حد ذاتها عملية تبسيط فجة للعوامل التي أدت بهر تزل إلى اقتراح الدولة الصهيونية حلاً للمسألة اليهودية. ومن الحقائق التي لا توردها المراجع الصهيونية أن هر تزل نفسه كان مقتنعا في بادئ الأمر بأن دريفوس كان مذنبًا وخائنا، ولا أعرف ما الذي جعله يغير رأيه فيما بعد. لكن ليس هذا هو موضوع هذه الدراسة، ولذلك فلتحاول أن نضع واقعة دريفوس في إطارها التاريخي والاجتماعي والإنساني لنكتشف دلالتها الحققة.

ابتداءً، كان دريفوس محل شك المخابرات الفرنسية لأسباب وجيهة. فالمقوات الفرنسية لأسباب وجيهة. فالمقوات الفرنسية كانت تجنّد كثيراً من يهود ألمانيا ويهود الإلزاس واللورين للمحل جواسيس لحسابها. ولذا، ساد الاعتقاد بأنه لابلاً وأن ألمانيا ذاتها كانت تفعل الشيء نفسه (وهو أمر متوقع). ويجب أن نتذكر أن هذا جزء من الإدراك الأوربي لليهود، وهو إدراك كانت بعض الممارسات التاريخية تدعمه. ففي القرن السابع عشر، قام أفراد الجماعات اليهودية في أوربا بدور أساسي في عملية التجسس بين الدول؛ وقد حاول أوليفر كرومويل أن يخطب ود اليهود ويوطنهم في إلجلتراحتي يستفيذ من خدماتهم بوصفهم جواسيس له.

ويلاحظ أن تلك الفترة شهدت كسادًا اقتصاديًا في أوربا، الأمر الذي أدى إلى انتقال أعداد كبيرة من المهاجرين إلى فرنسا، فجاء مهاجرون من إيطاليا وغيرها من البلدان الأوربية. فكان عدد الإيطاليين ١١٢ ألفا في عام ١٨٧٧، ازداد إلى ٣٠٠ ألف في عام ١٨٩٧ وقد جاء معهم قروبون، من القرى الفرنسية، يتحدثون لهجاتهم المحلية، مثل البريتون والأوقيرنات Auvergnat. كما هاجرت أعداد كبيرة من يهود الإلزاس واللورين البدين و أصبطغوا بعد بالصبغة الفرنسية، ووصلت أعداد كبيرة من يهود شرق أوربا، الذين يتحدثون البديشية (وهي رطانة ألمانية). وقد أدى كل هذا إلى زيادة عدد الأجانب. كما أن تزايد يهود شرقى أوربا ويهود الإلزاس واللورين على حساب العنصر اللجانب. كما أن تزايد يهود شرقى أوربا ويهود الإلزاس واللورين على حساب العنصر العمودي الفرنسي المحلى أدى إلى تصنيف كل أعضاء الجماعة اليهودية على أنهم أجانب. ومن المعروف أنه، في فترات الكساد الاقتصادى، تتعرض العناصر الأجنبة للهجوم من قبل السكان المحليين الذين يشهمون العناصر الوافدة بأنها سبب الأزمة، إذ إن العامل الأجنبي يرضى بأجر أقل ومستوى معيشى أكثر انخفاضاً.

علاوة على هذا، كان الجو العام في فرنسا آنذاك متوتراً، خصوصا بالنبة إلى أفراد الجماعة البهودية، بعد هزيمة الجيش الفرنسي على يد الألمان في عام ١٨٧٠، إذ كانت الجماعة البهودية، بعد هزيمة الجيش الفرنسي على يد الألمان في عام ١٨٧٠، إذ كانت المناصر اللبرالية (التي كانت تضم نسبة عالية من اليهود) تقف ضد فكرة الانتقام من ألمانيا. كما أن المد العلماني كان آخذا في التزايد وفي الإصرار على فصل الدين عن الدولة بشكل كامل. ويجب أن تتذكر أن الثورة الصناعية قد اقتلعت كثيرين من جذورهم، وأدت إلى إفقارهم، وقذفت بهم إلى المدن الكبرى مثل باريس. وكان هؤلاء المقتلمون بشعرون بعدم الأمن تجاه المجتمع الجديد، بعلمانيته وثوريته وقيمه التجارية، والذي كان الميهود يتواجدون في مركزه. وإضافة إلى ذلك، كان هناك عدد كبير من اليهود بين قادة والعنارية والعلمانية والفوضوية في المجتمع. وعلى الرغم من هذا، ارتبط اليهود والعناصر التورية والعلمانية والفوضوية في المجتمع. وعلى الرغم من هذا، ارتبط اليهود (عبر تاريخ أوريا، منذ العصور الوسطى حتى العصر الحديث) بالمسالح المالية الكبيرة وبالمسارف وبالشبكات المالية والتجارية، وهي صورة دعمها بروز أسرة روتشيلد في عالم التجارة والمال.

وهكذا أصبح اليهودى رمزاً متبلوراً لكثير من العناصر المتناقضة ومحط شك الجماهير وكرهها؛ فهو الأجئيم البغيض، وهو الثورى العلمانى التقدمى الذى يحمل لواء المجتمع الجديد المدمر، ولا يكترث بأى قيمة سوى الربح، ولا يرتبط بأى أرض سوى السوق. وقد كانت الصحف المعادية لليهود تشير إلى دريفوس بوصفه إلزاسيًا وأجنبيًا وعضواً فى طبقة المموكين الأثرياء. وقد انضمت أعداد كبيرة من ضحايا الثورة الصناعية إلى التنظيمات المعادية لليهود التى كانت تستخدم خليطًا جذابًا ومريحًا من الديباجات المسيحية والاشتراكية والعرقية، وتطرح صورة لمجتمع مبنى على التضامن المسيحى والتكافل الاجتمعاعى والتعاون الاقتصادى، مجتمع يقف على طرف النقيض من المجتمع الصناعى الجديد، المبنى على التنافس والتقاتل، والذى يؤمن بإمكانية البقاء للأصلح وللاقوى وحسب. وقد انضمت غالبية أفراد الجماعة اليهودية المتمركزين في العاصمة إلى القوى العلمانية والتقدمية التى أدارت المعركة مع العناصر الدينية والمحافظة. فاليهودى كان بلا شك رمزًا مهماً للقوى المجديدة، ولكنه لم يكن قط أحد أطراف المعركة، إذ كان جزءا من كل، والكل هو القوى واحدة منها تحاول أن تصوغ المجتمع الغرنسى في أواخر القرن التاسع عشر، والتي كانت كل واحدة منها تحاول أن تصوغ المجتمع حسب رؤيتها. وقد حوكت هذه القوى قضية دريفوس إلى حلة صراع فيما بينها.

في عام ١٩٩١ ، اكتشف جورج بيكار ، رئيس مخابرات الجيش الفرنسي ، والبطل الحقيقى لواقعة دريفوس ، أدلة تبت أن دريفوس برى ، من التهمة المنسوبة إليه ، وأن أصابع الاتهام تشير إلى شخص آخر هو الميجور إسترهازى الذى كان قد أدى دوراً مهما في سير أحداث القضية بحيث انتهت إلى الإدانة التامة للكابتن دريفوس . وقد حاول يكار إقناع المسئولين بإعادة المحاكمة ، لكنه أمر بالتزام الصمت ، وتُقل إلى تونس بسبب ذلك .

وقد شُنت حملة إعلامية مكتّفة قادها المفكّر الفرنسى اليهودى برنارد لازار، للمطالبة بإعادة النظر في القضية، فكب مقالات عنّة دافع فيها بحماسة عن دريفوس، كما طالب رئيس مجلس الشيوخ الفرنسى بإعادة النظر في القضية، لاقتناعه ببراءة دريفوس. وتحت إلحاح الموقف المتفجر وإصرار بيكار، قبض على الميجور إسترهازى، وحوكم ذراً للرماد في العيون، ولكنه برئ لعدم كفاية الأدلة. فكتب الروائي الفرنسي إميل زولا سلسلة مقالات تحت عنوان وإنى أنهم هجاجم فيها المحاكمتين؛ وكانت التيجة أن انهم زولا بالقذف العلني، وحكم عليه بالسجن، فهرب إلى إنجلترا. وفجأة، برزت أحداث جديدة غيرت مجرى القضية، فقد انتحر شاهد الإثبات الأول في القضية، الكولونيل هبوبرت جوزيف هنرى، في أثناء استجوابه، وذلك بعد أن اعترف بتزويره للوثائق التي أدت إلى جوزيف هنرى، وعندما علم إسترهازى بحادث الانتحار، اعترف بجريمته، وفرآ إلى إنجلترا. وفي صيف عام 1999، أمرت محكمة النقض بإعادة محاكمة دريفوس في ضوه

الأحداث التى استجدت، ولكن تحت ضغط بعض الشخصيات ذات النفوذ فى الجيش أعلن، مرة أخرى، أنه مذنب. وفى هذه المرة، حكم عليه \_مع مراعاة الظروف المخففة \_ بالجبس عشر سنوات كان قد قضى خمماً منها فى المنفى. وبعد أيام عدة، أمر الرئيس الفرنسي إميل لوبيه بالعفو عنه. وقد حتّه كثير من أصدقائه والمدافعين عنه على استئناف المعركة لإثبات براءته التامة، لأن القضية قضية مبدئية تتجاوز الأشخاص، غير أن دريفوس نفسه لم يكن مدركا للأبعاد السياسية التى اتخذتها هذه القضية، فكان كل ما يتمناه، وتتمناه عائلته الثربة المندمجة، هو الإفراج عنه، سواء عن طريق المفو أو التبرئة، ولذا قبل قرار العفو. أما بيكار، فقد أصبح بطلاً قومياً، ورقاه رئيس الجمهورية إلى مرتبة بريجادير جنرال، وعين فيما بعد وزيرا للحرب.

وفى عام ١٩٠٣ ، أعيدت محاكمة دريفوس مرة أخرى ، بضغط من القوى العلمانية والثورية ، وصدر الحكم بتبرئته ، وأعيدت إليه حقوقه السابقة ؛ وعين فى هيئة الأركان مرة أخرى ، بوظيفة مأمور ، وتلقى وسام شرف ، ولكنه ما لبث أن ترك الخدمة . وعين فى أثناه الحرب العالمية الأولى كولونيلاً وقائداً لأحد تطاعات باريس. وقد عمقت هذه القضية الخلافات الموجودة بين مؤيدى وخصوم النظام الجمهورى فى فرنسا، وأدّت إلى تقوية الأحزاب الاشتراكية ، كما أنها كانت وراء القانون الذى صدر فى عام ١٩٠٥ ، بغصل الدين عن الدولة .

إن قضية دريفوس لم تكن قضية بسيطة ، كما أنها لم تكن قضية يهودية ، فلريفوس ذاته كان يهودياً ولكنه لم يكن بطل القصة ذاته كان يهودياً ولكنه لم يكن بطل القصة وإنحا موضوعها وساحتها . أما بطل القصة الحقيقى فلم يكن يهودياً ، كما أن عنصر «اليهود» لم يكن سوى أحد العناصر الكثيرة لصراع القوى (العلمانيون ضد الدينيين) . فالقضية كانت قضية خاصة بالمجتمع الفرنسى في إحدى المراحل المهمة لتحوله بعد تصاعد معدلات العلمانية فيه . ولا يمكن فهم القضية بالعودة إلى ما يسمى التاريخ اليهودى أو حتى تاريخ الجماعة اليهودية في فرنسا ، فني هذا اخترال لها وفرض معنى يهودى صهيوني عليها ؛ فالواقعة جزء من تاريخ فرنسا ، وتاريخ أوربا ككل ، في مرحلة تحول مفصلية .

## واقعة ليو فرانك

أما الواقعة الثالثة، فهي واقعة ليو فرانك. وسنكتشف مرة أخرى أن يهودية ليو فرانك لم تكن هي العنصر الأساسي الذي أدى إلى اضطهاده وقتله، فأهل الجنوب لم ينظروا إليه بوصفه يهودياً، وإغا بوصفه رمزاً متبلوراً لعناصر تاريخية واجتماعية وثقافية عدة ليس لها علاقة وثيقة بيهوديته (شأنه في هذا شأن دريفوس). وأهم هذه العناصر على الإطلاق هو أن للجتمع (مسرح الواقعة) كان يخوض هو الآخر ثورة صناعية حقيقية متأخرة، مع كل ما يصاحب مثل هذه الانقلابات من ظروف صحية سبنة وأمراض اجتماعية عاش في ظلها أعضاء الطبقة العاملة من البيض المحلين، أو المهاجرين المقتلمين من جذورهم الزراعية، سواء في أوريا أم في الجنوب.

ومن مظاهر الثورة الصناعية تركّز السكان في المدن. وقد تضاعف عدد سكان مدينة التلانسا، في ولاية جورجيا، بين عامى ١٩٠٠ ١٩٢١، إذ زاد من ١٩٩٨ نسمة إلى ١٩٧٣, ١٩٢٠ نسمة، وهو يعد أعلى معدل ارتفاع لأى مدينة أميريكية في الفترة عينها (باستثناء برمنجهام في ولاية ألباما). وكان نم المدينة عشوائيًا، فلم توجد المؤسسات اللازمة للحياة الإنسانية الكريمة، مثل أماكن النرويع، أو أماكن السكن، أو ما يكفى من المستشفيات العامة. وكانت أتلانتا تعانى من أزمة مساكن، فقد كان يوجد ٣٠,٣٠٨ مسكن لـ ٢٥,٨١٣ أسرة، ونصف هذه المساكن لا تصله المباه، وكان حوالى ٥٠ ألف شخص يعيشون في منازل لا يوجد فيها نظام للصرف. وكانت نسبة تلوّث الجو عالية للغاية، ولهذا انتشرت الأمراض، مثل التيفوئيد وغيره، وارتفعت معد لات الوفاة. ويقال إن ٩٠ بالمائة من المسجونين كانوا يعانون من مرض الزهرى. وقد زاد فقر سكان أثلانتا بشكل رهيب (كان الطفل يتقاضى ٢٢ ستنًا نظير عمله لمدة أسبوع، وقد ذهبت مارى فيجان لتقاضى أجرها عن أسبوع كامل أي دولارا وعشرين ستًا).

ولم يكن الجو موبوءًا من الناحية المادية فحسب، وإنما من الناحية الأخلاقية أيضًا (وهذا أمر متوقع في مثل هذا المجتمع). وقد انتشرت كل أنواع الجراتم؟ من السرقة والقتل والدعارة والسكر. وكانت نسبة الجريمة في أثلاثتا هي أعلى النسب في الولايات المتحدة الأمريكية، وتعادل نسبتها في شيكاغو عاصمة الجريمة في العالم. وقد قبضت الشرطة، في عام ١٩٠٧، على ١٧ ألف شخص من مجموع السكان البالغ عددهم المسرطة، في عام ٢٠٠٧، على ١٧ ألف شخص من مجموع السكان البالغ عددهم قوة الشرطة يزيد على ٢٠٠ شرطي وكان في هذه المدينة الواسعة مركز شرطة واحد، قوة الشرطة يزيد على ٢٠٠ شرطي . وكان في هذه المدينة الواسعة مركز شرطة واحد، وللا كان كثير من المجرمين يفرون من قبضة القانون. وقيل إنه بين كل ست جرائم قتل كانت جريمة واحدة تضبط. وفي عامي ١٩١٧ و ١٩١٣ بالذات، كان هناك ١٢ جريمة قتل لم تمند الشرطة إلى مرتكيبها.

هذه هي بعض مظاهر الثورة الصناعية في أتلانتها. ويجب التنبيه إلى أن هذه الثورة كانت جزءًا من عملية غزو واسعة. فالجنوب الأمريكي مسرح الواقعة كان لا يزال يشعر عِذَاقَ الهزيمة في الحرب الأهلية (١٨٦١ -١٨٦٥) حين ألحق الشمال الصناعي الهزيمة بالجنوب الزراعي وأكد سلطة الحكومة الفيدرالية على حساب استقلال الولايات المختلفة. وقد نَقَد ما يقرب من ٢٠٠ ألف شخص حياتهم إبّان هذه الحرب. وبعد انتصار الشمال، تم فتح الولايات الجنوبية للرأسمال الشمالي وللنخبة الشمالية التي أسست الصناعات وغزت السوق. ويرى بعض المؤرخين أن العلاقة بين الشمال والجنوب كانت علاقة شبه كولونيالية ، وأن ما سمَّاه الشماليون (توحيد) الولايات المتحدة الأمريكية هو، في واقع الأمر، غزو شمالي للجنوب وهيمنة عليه. وهو غزو لمجتمع زراعي كانت علاقات شبه إقطاعية تسود فيه وتوجد على قمته أرستقراطية تعتز بمكانتها الرفيعة، وبقيَّم الجنوب، وبالالتزام الإقطاعي. وكان مجتمع الجنوب مجتمعًا أنجلو ساكسونيًا بروتستانتياً متجانسًا، لم يستقر فيه ملايين المهاجرين، كما حدث في بقية الولايات المتحدة الأمريكية، خصوصا على الساحل الشرقي. وفي مجتمع الجنوب، كانت مؤسسة الأسرة قوية للغاية وتتسم بقدر كبير من التماسك. وكانت المرأة هي رمز هذا التماسك الأمرى، ولذا كانت محطُ تقديس المجتمع. ولا شك في أن أعضاء مثل هذا المجتمع الزراعي الأرستقراطي عادةً ما ينظرون بكثير من الاحتقار، بل والبغض، إلى الاقتصاد النقدي المبنى على التعاقد وعلى آليات العرض والطلب.

وقد كانت شكوك أهل الجنوب فى محلها ، إذ إنه بعد «توحيد» الشمال مع الجنوب فن محلها ، إذ إنه بعد «توحيد» الشمال مع الجنوب فن حالمت الشمالية التى هاجرت لتستفيد من العمالة الرخيصة والأراضى قليلة التكاليف والأسواق البكر . وهى صناعات لم تخدم كثيراً تقاليد المجتمع بل وساهمت فى تفكيك نسيجه المجتمعى وفى تحطيم بنية الأسرة . فكان الأطفال والنساء يعملون فى المصانع لساعات طويلة . وقد أدّى دخول الصناعات إلى تزايد معدلات التحديث والعلمنة بكل ما يتبع ذلك من تفكك اجتماعى ، خصوصا أن هذه الصناعات لم تظهر نتيجة تطور عضوى بطىء وإلما فرضت عليه فرضاً من مجتمع اليانكى الشمالى .

كان ليو فرانك رمزاً لهذه القوة الغازية ؛ فهو رجل صناعة ومدير مصنع جاء من الشمال ليستقر في الجنوب وهو مجتمع زراعي ينظر بعين الشك إلى الصناعة ، وكان يقوم باستئجار النساء والأطفال بوصفهم عمالة رخيصة في مجتمع كان يقدس الأسرة حتى عهد قريب. وكانت الإشارة إلى ماري فيجان تتم على أنها «عاملة المصنم الصغيرة» ، أي أنها تحولت إلى رمز الطغولة البريئة التى استغلها المستمرون من الشمال. وكان ليو فرانك خريجاً جامعياً وعضواً في النخبة العلمانية المهيمنة التي لا تكترث كثيراً بالقيم التقليلية في وصط بيئة جنوبية حمالية مقتلعة من بيئتها الزراعية ولا تزال تؤمن بالقيم التقليلية والمسيحية (البروتستانية) وتحلم بالمجتمع التماسك الذي دُمُر إبان الحرب الأهلية. ولم تكن يهودية فرائك سوى بلورة لكل هذه العناصر السابقة، وكانت المعركة الحقيقية بين الشمال الصناعي الغازى والجنوب الزراعي الذي تم غزوه، بين ضحايا التقدم والصناعة من جهة وعملي هذا للجتمم الجديد الرهيب من جهة أخرى.

ولعله يكون من المفيد أن نتوقف قليلا عند نقطة الانتماء البهودى لدى فراتك. كان فراتك يشغل منصب رئيس فرع جماعة بناى بريت البهودية فى المدينة. ولابد أن نعرف كذلك، على وجه المدقة، موقف الجنوب الأمريكى من اليهبود. لقد حدد الجنوب الأمريكى النضامن على أساس عرقى أبيض فى مقابل أسود، على عكس الشمال الذى عرف على أساس عرقى أو إثنى دينى: بروتستانى أيض أنجلو ساكسونى فى مقابل كاثوليكى أبيض من أصل إيطالى أو أيرلندى، أو كاثوليكى إسبانى، أو كاثوليكى أبيوه من أصل إيطالى أو أيرلندى، أو كاثوليكى إسبانى، أو كاثوليكى أو بروتستانى أسود؛ وكل هذا بطبيعة الحال فى مقابل يهودى (وبالتالى يكون اليهودى الاسود فى أسفل الدرك). ومن الواضع أن التعريف الجنوبى لم يستبعد اليهود، وإنما الاسود فى أسفل الدرك). ومن الواضع أن التعريف الجنوبى لم يستبعد اليهود، وإنما التصنيف بالاندماج والحراك الاجتماعى بدرجة عائية؛ فأصبحوا جزءًا عضويًا من المجتمع؛ وأعضاء فى النخبة الحاكمة، وامتلكوا العبيد وتاجروا فيهم، ولم يعد هناك المجتمع؛ وأعضاء فى النخبة الحاكمة، وامتلكوا العبيد وتاجروا فيهم، ولم يعد هناك

وكما أشرنا آنمًا، كان فرانك رمزًا للقوة الغازية الشمالية. ويمكن أن نضيف هنا أن كلمة اليهودى وقد اكتسبت، مع التحولات التى أدخلت إلى الجنوب، معلولاً جديداً. فأعضاء الجماعة اليهودية في جورجيا لم يكونوا يهود الجنوب التقليدين وإنما كانوا وافدين، كانوا عنصراً غريباً جديداً له طابع إنني وظيفي عيز. وكان يهود أثلاتنا، في عام ١٩٩١، يشكلون أكبر جماعة من المهاجرين الأجانب؛ إذ بلغ عددهم ١٩٤٢، أى ٢٥ بالمائة من مجموع الأجانب. وعلى الرغم من أن نسبتهم لم تتجاوز واحداً بلمائة من عدد السكان، إلا أنهم كانوا يشكلون جماعة وظيفية حققت بروزاً مشيئاً. فاليهود المهاجرون كانوا يمتلكون معظم الحانات ومحلات الرهونات وبيوت الدعارة (وهذا جزء من ميراثهم الاقتصادي الأوربي). وكبان زبائنهم، بشكل أساسي، من الزنوج. وقيل إن بيوت

الدعارة التي امتلكها اليهود، كانت تزينها صور نساء بيض لتثير شهوة الزنوج الذين كانوا يحتسون الخمر في الحانات اليهودية الوينطلقون بعدها كالوحوش، وهذه صورة إدراكية عنصرية ربطت الحراثم الجنسية في ذهن سكان أثلانتا باليهود. وكان فرانك، نفسه، مشهوراً بهخازلة العاملات وملاحقتهن. وقبل إن مارى فيجان، نفسها، شكت إلى صديقاتها من محاولات فرانك الإباحية. وقد تكون هذه الاتهامات باطلة تمامًا؛ فقد يكون سلوك فرانك والإباحي، ليس سوى سلوك أى شخص من مجتمع حضرى مفتوح يتصرف بحرية زائدة في مجتمع مغلق أو مجتمع ذى قيم مغلقة، فتفسر كل حركاته بشكل مبالغ فيه. قد يكون هذا هو الوضع، ولكن المهم إدراك الناس له ولسلوكه، وبخاصة أن اشتغال اليهود بالمهن المشيئة عزر هذا الإدراك.

إلى جانب كل هذه العناصر الاجتماعية والتاريخية والثقافية والدينية والإدراكية، ثمة جانب إحصائي مهم. فالدراسات الصهيونية لا تكف عن الإشارة إلى قضية فرانك، وإلى الظلم الذي حاق به نتيجة اختطافه من السجن وشنقه، بعد أن خفف الحاكم الحكم عليه. ولكن هذه الدراسات لا تذكر الحقائق التالية:

١- لم يكن احترام القانون سمة سائدة فى المجتمع. فعلى سبيل المثال، لجأت الشرطة ذات مرة إلى القبض على كل الذكور القادرين على العمل، لأن أثلانتا كانت تعانى من نقص فى العمالة. ومن المعروف أيضًا، أنه فى عام ١٩٠٩، اتُهمت الشرطة بضرب أحد الزنوج ضربًا أفضى إلى موته، وبأنها قامت بتقييد امرأة بيضاء إلى الحائط حتى زهقت روحها.

٢- وفى عام ١٩٠٦، اندلعت اضطرابات بين السكان، فقد هاجم البيض حى السود لعدة أيام واشتبكوا معهم، وقتلوا عشرة (نوج وجرحوا ستين (بينما قُتل من بينهم رجلان وجرح عشرة). واضطرت المدينة إلى استدعاه الحرس الوطنى، وقيل إن الاضطرابات اندلعت نتيجة تقارير مشيرة نشرت فى الصحف عن هجوم السود على النساء البيضاوات.

٣- كانت المدينة في حاجة إلى مزيد من الأيدى العاملة، وبالتالى إلى مزيد من المهاجرين، ولكن كلما زاد عدد المهاجرين زادت نسبة الغاضيين من السكان المحلين المقتلمين. ففي عام ١٨٩١، تم اختطاف وشنق أحد عشر مهاجرًا إيطاليًّا. وفي عام ١٨٩٩، اختطف خمسة آخرون. وفي عام ١٩٠٠، اختفى ثلاثة آخرون تحت ظروف غامضة. ٤-شهدت الفترة من ١٨٨٩ إلى ١٩١٨ ما مجموعه ٢٥٠٠ حالة البنتنج الخرى (اختطاف مساجين وشنقهم رغم سلطة القانون)، وكان معظم ضحايا الاختطاف من السود، كماتم اختطاف قلة من أعضاء الأقلبات الاخرى. ولكن لم يكن هناك سوى حالة اختطاف وشنق واحدة فقط ليهودى، وهى حالة ليو فرانك. وهكذا تحول الاستثناء إلى قاعدة، وتحول الخاص إلى عام، وتحولت الواقعة العابرة إلى رمز عالمى مركزى اوقد صدر عفو عن فرانك في عام ١٩٨٦ ويُرئ اسمه.

#### بين حشد الحقائق ومعرفة الحقيقة،

فيما سبق، لم نحاول أن نفرض معنى محدداً على الحقائق بدلاً من المعنى الصهبونى العنصرى اللإنسانى، وإنما وضعناها في سياقها التاريخى الاجتماعى الإنسانى العريض. العنصرى اللإنسانى الكامن، وتكثّف لنا أن الضحايا اليهود لم يسقطوا بسبب يهوديتهم المطلقة أو لسبب غير مفهوم أو ميتافيزيقى، وإنما سقطوا نتيجة لمركب من الأسباب الاجتماعية التاريخية المفهومة، وأن يهوديتهم لم تكن سوى عنصر واحد ضمن عناصر كثيرة، بل لم تكن يهوديتهم ذاتها سوى بلورة لعناصر أكثر عمقًا: إذ لا يظهر اليهودى كيهودى وإنما كمراب (تهمة الدم) أو كإلزاسى أو عميل ألمانى أو أجنيى (دريفوس) أو كيمودى وإنما كمانى جامعى صاحب مصنع (ليو فرانك) ويتكشف لنا أيضاً أن الهجوم الذى كان يتم على اليهود لم يكن مقصوراً عليهم وإنما كان هجوماً موجهاً ضد كل القوى المائلة في المجتمع.

ونحن قد ذكرنا كل هذا لا من قبيل تسويغ الهجوم على اليهود أو على غيرهم من أعضاء الأقليات؛ فهذا كما لا يسمع به الإسلام (على عكس ما قد يتصوره البعض، وعلى عكس ما يشاع) ولا يمكن تسويفه، وإنما ذكرناه من قبيل محاولة فهم الوقائع واستخلاص معانيها الحقيقية. ويلاحظ أننا بهذه الطريقة نسقط عن اليهودى عجائبيته وإعجازيته وفرادته (التي يصر عليها الصهاينة والمعادون لليهود والتي تختزله في عنصر واحد أو عنصرين وتعزله عن بقية البشر)، ومن خلال هذا نستعيد له إنسانيته المركبة. وإذا ما أوركنا المغزى الإنساني الكامن في واقعة ما، يكون الحزن من أجل الضحية حزنًا إنسانيًا لا يُوظف في خدمة مقيدة عنصرية استيطانية ؛ إذ إنه إذا سقط اليهودي، شأنه شأن أعضاء الأقليات في خدمة مقيدة عنصرية العنف في مجتمعه، يصبح الحل هو أن ينضم إلى الجماعات النعرى وأعضاء الأغليبة) وأن

يناضل من أجل حقوقه داخل مجتمعه. وتصبح القضية هي كيف ندافع عن الحقوق السياسية والمدنية والدينية لليهود، وحقوق غيرهم من الأقلبات داخل وطنهم، لا أن نطالب بتهجيرهم (أو خروجهم) كما يفعل العنصريون من الصهاينة وأعداء اليهود.

وقد أشرنا من قبل إلى أن الكثيرين يتصورون أن الحقائق هي الحقيقة ولكن هذا خلل منهجي ومعرقي. فالحقائق التي أتي بها الصهاينة كانت، كلها، حقائق صلبة، ووقائم نابتة، حدثت تحت سمع الناس ويصرهم، ولكنهم مع ذلك زيفوا الحقيقة وأخفوها. فالصهاينة ، في أغلب الأحوال، لا يختلقون الحقائق وإنما يجنز تونها وحسب، ومن خلال الحياة ونزعها من سياقها يفرضون عليها المعني الذي يريدون. وحيث إنه من المستحيل اجتزائها ونزعها من سياقها يفرضون عليها المعني الذي يريدون. وحيث إنه من المستحيل أن يرصد الإنسان كل الوقائع الخاصة بحدث ما، يصبح الاختيار مسألة حتمية، ويصبح أساس اختيار الحقائق (لا الحقائق ذاتها) هو ما يشكل مدى صدقها أو زيفها، فالصدق والكذب ليسا كامنين في الحقائق الموضوعية ذاتها (بمعني هل هي صادقة أم كاذبة؟) وإنما في طريقة تناولها، وفي القرار الخاص بما يُضمّ ويستبعد منها. ومن هنا قولي إن الحقائق شيء والحقيقة شيء أخر (والحق شيء ثالث). فالحقائق شيء مادي صوف يوجد في الواقع على هيئة تفاصيل متناثرة، أما الحقيقة فهي لا توجد في الواقع وإنما يقوم العقل بتجريدها واستخلاصها بعمليات عقلية، حتى نصل إلى النموذج المركب الذي يفسر أكبر بتعريدها واستخلاصها بعمليات عقلية، حتى نصل إلى النموذج المركب الذي يفسر أكبر بقلور الأخلاقي المطلق الذي يحاكم الإنسان منه كلاً من الحقائق المادية والحقيقة الفكرية المقلية).

## الفصل السابع العنقرية البهودية

يرى البعض أن اليهود عباقرة بطبيعتهم، وهناك من يرى أنهم مجرمون متأمرون بطبيعتهم، ويرغم التناقض الظاهرى للموقفين، فإنهما يصدران عن نفس النموذج الاختزالي الذي يرى أن اليهودى ويهودى وحسب أو يهودى باللارجة الأولى ثم أمريكي أو روسى باللارجة الثانية أو الثالثة، وأن ما يحدد سلوكه (عبقريته في الخير والشر) هو هويته اليهودية وليس أى عوامل اقتصادية أو تاريخية أو ثقافية. ولذا فإن كلا من الصهاينة والمعادين لليهود يقومون باختزال اليهودى وتجريده من أى سياق اجتماعي أو تاريخي أو إلساني ووضعه على هامش التاريخ أو خارجه، حيث يقف ليساهم فيه بعبقرية فذة، أو يعاول تخريبه بكل ما أوتى من قوة ودهاه وحيلة وعبقرية إجرامية. وستتناول في هذا الفصل موضوع عبقرية أعضاء الجماعات اليهودية ونزوعهم الإجرامي، ونحاول أن نفسر أسسهما التاريخية والاجتماعية من خلال استخدام نموذج مركب يجمع بين كل الأبعاد والعناص المكنة.

# العبقرية اليهودية،

كلمة وعبقرية ا تعنى مجموعة من السمات الخاصة لا تفترض بالضرورة تَسيُّزاً أو علواً مثلما نقول اعبقرية المكانه؛ حيث لكل مكان عبقريته الخاصة، أو «عبقرية اللغة الإنجليزية» حيث لكل لغة عبقريتها الخاصة، وحينما تُستخدَم العبارة بهذا المعنى في الكتابات الصهيونية (أو غيرها) كأن يُعال «العبقرية اليهودية»، فهى تشير إلى «الخصوصية البهودية»، ولكن هذا الاستعمال نادر، والاستعمال الشائع هو أن تشير كلمة «عبقرية» إلى درجة من درجات التَميُز إلى جانب الخصوصية، وعبارة «العبقرية اليهودية» تفترض وجود عبقرية يهودية مستقلة، وأن العباقرة اليهود يتمتعون باستقلال عما حولهم، وأن

عبقريتهم تعود إلى يهوديتهم، وأن وجودهم مؤشر على تَميُّز اليهود ككل، ولذا فإننا نجد حديثًا مستفيضًا عن فضل العباقرة اليهود على الحضارة الإنسانية وعن ارتفاع نسبتهم بين اليهود على نسبة العباقرة بين الشعوب والأقليات الأخرى.

ولكتنا لو نظرنا إلى العباقرة اليهود، بعد أن نضعهم في سياقهم التاريخي المتعبّن، سنكشف على الفور أن مقولة «العبقرية اليهودية» لا تملك مقدرة تفسيرية عالية. وسيظهر قصورها التفسيري حينما نسأل عن تلك السمات «اليهودية المشتركة» بين عباقرة مثل فيلون (الفيلسوف الذي عاش في العصر الهيليني)، وشعراه العرب اليهود (في الجاهلية)، وصوسى بن ميمون (المفكر الديني اليهودي الذي عاش في المالم الإسلامي في القرن الحادي عشر)، وفرويد (المفكر النمساوي البهودي الذي عاش في أواخر القرن التاسع عشر)، وشاجال (الفنان التشكيلي الذي عاش معظم حياته في النصف الأول من العشرين)، وبرنارد مالامود (الروائي الأمريكي الذي عاش في النصف الثاني من القرن العشرين). والإجابة الوحيدة هي أن مثل هذه السمات المشتركة غير موجودة.

وإن اكتشف أحد عنصراً يهو دياً مشتركا بين كل هؤلاء العباقرة، فإن المقدرة التفسيرية لمثل هذا العنصر ضعيفة، ولا تفيد كثيرًا في فَهُم فكرهم أو طبيعة مساهمتهم في التراث الإنساني، كما أنه لا يصلح للتصنف لأنه يوجد عدد أكبر من العناصر غير التشابهة. ولابدلنا أن نعود إلى التقاليد الحضارية والظروف الناريخية التي شكلت فكر ووجدان كل واحد منهم حتى يتسنى لنا الإحاطة بها. فموسى بن ميمون كاتب عربى أندلسي كان يؤمن باليهودية، وتفاعَل مع التواث العربي الإسلامي. ومن خلال هذا التفاعُل نضجت عبقريته العربية، ولم تكن اليهودية سوى أحد العناصر في تكوين هذه العبقرية (وحتى هذه اليهودية كانت قد اصطبغت بصبغة إسلامية). وقصص برنارد مالامود تسمى إلى التراث الأدبى الأمريكي لأن كاتب هذه القبصص تأثر بتقاليد هذا الأدب وأثقن اللغة الإنجليزية الأمريكية وكتب روابات أمريكية تعالج موضوعات أمريكية يهودية. وحين صرح شاجال ذات مرة لمجلة تايم بأنه غير مهتم باليَّهودية، قامت الدنيا ولم تَقعُد، وأرسل كثير من القراء برسائل احتجاج أوضحوا فيها تأثّر شاجال باليهودية الحسيدية. وقد يكون هذا أمرًا صحيحًا، ولكن شاجال يظل نتاج الحركات الفنية في أوربا في القرن العشرين، وبخاصة في روسيا وفرنسا. وقد تكون لبعض لوحاته نكهة حسيدية، خصوصًا أنها تعالج موضوعات يهودية مثل التوراة والحاخام، ولكنها تظل مع هذا لوحات رسمها فنان روسى فرنسى متأثر وبعمق بالتراث المسيحى! ولذا فإن علد الكنائس التي رُسم لها لوحات يفوق بمراحل عدد المعابد اليهودية التي قام بتزيينها .

وإذا ما تركنا مجال الفنون والإنسانيات، يصبح الحديث عن العبقرية اليهودية عبدًا وهراء لا طائل من ورائد. فبأى معنى بمكننا أن نقول إن نظرية النسبية قد تُوصَّل إليها أينشاين من خلال عبقريته اليهودية، وكأن أينشاين كان من الممكن أن يصل إلى ما وصل إليه من اكتشافات باهرة دون جهود من مبقه من علماء مسيحيين وبوذيين؟ وهل كان من الممكن أن يصل إلى ما وصل إليه من اكتشافات دون وجوده داخل الحضارة الغريبة المحكن أن يصل إلى ما وصل إليه من اكتشافات دون وجوده داخل الحضارة الغريبة الحديثة؟ وإلا فبماذا نفسر عدم ظهور علماء طبيعة متفوقين تَقُوَّق أينشتاين بين يهود الفلاشاء الإثيوبيين؟

ويُلاحظ أن نسبة المتعلمين والمخترعين بين أعضاء الجماعات البهودية في العالم الغربي مرتفعة. ولكن هذا أمر طبيعي، فلو استخدمنا غوذجًا مركبًا وقارنًا أعضاء الجماعات البهودية بأعضاء الأقليات الأخرى في المجتمعات الأخرى لاكتشفنا أن نسبة المتعلمين والمخترعين بين أعضاء الأقليات مرتفعة إذا ما قورنت بنسبتهم بين أعضاء الأغلبية في نفس للجتمع. لكن أعضاء الأقلية يغضمون، مع ذلك، في معظم الأحيان إن لم يكن كلها، للرجة تقدمً وتخلف المجتمع الذي بعيشون بين ظهراته، فإن تقدم تقدموا وإن تخلف صاروا متخلفين. ولذا لم يكن هناك عباقرة يهود بين العرب إبَّان فترات الانحلال في المواق المعربية حين أغلقت فيها الحلقات الفقهية والمدارس التلمودية العليا في العراق بسبب انتكاس الحضارة العربية، بينما ازدهر الفكر العربي اليهودي في الأندلس بسبب ازدهارها.

وحتى لو رصلنا العبقرية اليهودية بشكل مطلق معزول عن أى سياقات تاريخية أو اجتماعية ، كما يفعل الصهاينة ، فإننا سنكشف أن العبرانيين وأعضاء الجماعات اليهودية ، لم يؤدوا دوراً كبيراً في تطوير الحضارة الإنسانية . فعينما ظهر العبرانيون على مسرح التاريخ منذ عام ١٩٠٠ ق.م. رعاة رُحلاً ، كانت الإمبراطورية الفرعونية في مصر قد شيدت مشات المعابد والأهرامات والسدود ، وكان الفن المعماري وعلوم الفلك المصريان قد وصلا إلى قمم شامخة . وحينما تأسست المملكة العبرانية الموحدة على يدى المود وسليمان ، لم تكن هذه المملكة سوى مملكة صغيرة ازدهرت في غيباب القوى الإمبراطورية العظمى في الشرق الأدني القديم ، واعتمدت حضاريًا على الدول والأقوام المجاورة اعتمادًا كاملاً . وحتى وجود هذه المملكة أصبح أمرًا مشكوكًا فيه ، فاسمها لم يرد في المدونات التاريخية (كما يقول المؤرخ الإسرائيلي زئيف هرتزوج) ، فربما كانت هذه والمملكة ، مجرد اتحاد فدرالي بين القبائل العبرانية . أما في مجال الأدب والفن والفكر ،

فلا توجد أى مساهمة حقيقية من جانب العبرانيين فى تراث العالم القديم، ولا نسمع عن عباقرة يهود فى فن الهندسة المعمارية مثلا. ولا يأتى ذكر اليهود فى الكتابات اليونانية أو الرومانية إلا بوصفهم شحاذين ومصدر ضيق لكتّاب مثل شيشرون. وإذا نظرنا إلى الحضارة العربية إبَّان فترة نهضتها، فإننا نجد أن دور اليهود كان مقصوراً بالدرجة الأولى على الترجمة والنقل من اللغات الأجنبية. وقد دفعهم اضطلاعهم بوظيفة الجماعة الوظيفية الوسيطة التى يعمل أعضاؤها بالتجارة الدولية فى العالم القديم إلى معرفة كثير من اللغات، كما جعلهم ناقلين لحضارات الأخرين. ولم يكن هناك شاعر كبير أو مفكر فلسفى عربى مشهور يعتنق اليهودية، فكنت ترى بينهم الأطباء والصيادلة والتجار حيث ظلوا مرتبطين بالإنتاج اليومى المادى، ولكن لم يُوجد بينهم الفنانون أو المفكرون.

وبعد أن انتقل مركز الحضارة إلى الغرب، ظل الأمر على ما كان عليه. فغى شرقى أوربا، التى كانت تضم غالبية يهود العالم (يهود البديشية)، ظلت الجماعات اليهودية غارقة حتى أذنيها فى التأملات القبالية. وكانت الحياة العقلية فى الجيتو منفسلة عن العالم الخارجي، هذا فى الوقت الذى كانت فيه أوربا تعيش عصر نهضتها، ولذا لا مجد فى أدب وحضارة العصور الوسطى أو عصر النهضة مفكراً أو رساماً أو أديباً يهودياً واحداً شهيراً. بل إن المفكرين اليهود الذين ظهروا خلال هذه الفترات الطويلة، مثل الحاحام عقبيا أو راسى أو موسى بن ميمون، كانوا مهتمين بأمور دينية يهودية ذات أهمية إنسانية محدودة. كما نعرف أنهم كانوا بلا ثقل يُذكر داخل مجتمعاتهم، فموسى بن ميمون لم محدودة. كما نعرف أنهم كانوا بلا ثقل يُذكر داخل مجتمعاتهم، فموسى بن ميمون لم يكن معروفاً بوصفه طبياً ومؤلف كتب فى الطب وحسب. وما يكن معروفاً بوصفه طبياً ومؤلف كتب فى الطب وحسب. وما للغاية من أقلية تؤدى دور الجماعة الوظيفية الوصيطة المنعزلة اقتصادياً ووجدائياً بسبب وظيفتها.

ونحن لا نسمع عن العباقرة اليهود إلا مع بدايات ظهور الرأسمالية والعلمانية. وربما لم يكن من قبيل المصادفة أن إسبينوزا، أول فيلسوف يهودى غربى فى العصر الحديث، ظهر فى هولندا مهد الرأسمالية الحديثة. وبما له دلالة بالمثل ظهور إسبينوزا من بين اليهود السفارد المتمتعين بمستوى حضارى مرقع بسبب احتكاكهم بالحضارة الإسلامية، على عكس اليهود الإشكناز الذين تَدنَّى وضعَهم الحضارى داخل الحضارة المسيحية. وقد كان إسبينوزا أيضًا من أوائل المفكرين العلمانيين الذين طرحوا انتماءهم اليهودى جانبًا، فلم يكن إبداعه وبروزه نتيجة انتمائه اليهودى، وإغاتم هذا الإبداع وذلك البروز رغمًا عن هذا

الانتماء وبسبب رفضه (وذلك مع عدم إنكار أن التراث اليهودى القبّالى أدى دوراً مهمّا في تحديد معالم فكره أو في تأكيد الواحدية المادية الكونية والاتساق الهندسى الملذين يشكلان جوهر نسقه الفلسفى). وإمبينوزا لا يختلف في هذا عن ماركس وفرويد وكافكا ودريدا، فكل هؤلاء ومعظم عباقرة اليهود، قد حققوا إبداعهم عن طريق الانسلاخ المعلى أو المجازى عن موروثهم اليهودى، وعن طريق الانخراط في الحضارة العلمانية المغربية الحديثة.

# بروز اليهود وتُميلُزهم،

ولنطرح موضوع العبقرية اليهودية جانبًا، ولتتناول موضوعاً أكثر شيوعاً وهو موضوع بروز اليهود وغيرهم. جاء في المعاجم العربية اغيز الشيء بمعنى ابدا فضله وانفصل عن غيره، وابرز بروزاً بعنى «فاق الآخرين في فضل أو علم»، وهبرز الشيء معناه «أظهره وبيئه». ومن الموضوعات الأساسية التي تتواتر في الكتابات الصهبونية والمعادية لليهود، موضوع «بروز أعضاه الجماعات اليهودية وتميزهم» في كثير من مجالات النشاط والمعرفة الإنسانيتين بنسبة تفوق براحل نسبتهم إلى عدد السكان في المجتمعات التي يعيشون في كنفها، ودارس تواريخ أعضاء الجماعات اليهودية سيجد قرائن على كلَّ من البروز الإيجابي والتميز في الخير والإبداع، والبروز المشين والتميز في الشر والهدم والإجرام. أما البروز أما المناع أما المناع والمناع عمر المصور الوسطى في الغرب بل واحتكار هذه المهنة في بعض المناطق، واشتمالهم بتجارة الرقيق في القرنين السابع عشر والثامن عشر. ثم اشتغال أعضاء الجماعات البودية في القرن التاسع عشر، بتقطير الحمور والانجار فيها، وتهريب البضائع والرقيق اليوض، وغير ذلك من الأعمال الطفيلة غير المتجة.

ويُلاحَظ أن أى مؤشر على بروزهم الإيجابي قد يُعدُّ مؤشراً على بروزهم المشين، فالثراء (وهو عادةٌ مؤشر على حركية الإنسان وذكائه) يُعتبَر من منظور آخر دليلاً على عدم الانتماء وعلى الرغبة في الثروة وفي مراكمتها بدون أى تحفظات أخلاقية . كما أن التميُّز الوظيفي لليهود هو أيضاً من علامات البروز الإيجابي والمشين، بل إن الجيتو ذاته كان علامة من علامات البروز، إذ كان أعضاء الجماعات اليهودية يسعون في بادئ الأمر للحصول على إذن بإقامت والإقامة فيه ليتمتعوا داخله بالمزايا المنوحة للجماعة اليهودية والمقصورة عليهم وليعزلهم عن بقية السكان الأمر الذي يُسرٌ لهم إدارة مؤسساتهم الدينية والقضائية والتربوية الخاصة. ولكن الجيتو أصبح بالتدريج هو المكان الذي يتعين عليهم البقاء فيه، وهكذا تحوَّل من ميزة إلى قيد.

ويذهب كثير من الدارسين إلى أن بروز بعض أعضاء الجماعات اليهودية من أهم الأسباب التى تجلب عليهم عداء أعضاء الأغلية من غير اليهود؛ وهو تعميم متعسف. فقد كان البروزيودى أحيانًا إلى مثل هذه التانيج، كما حدث في ألمانيا النازية. ولكن، في إصابانيا الإسلامية أو أمريكا العلمانية، لم يؤد البروز والتميز إلى أى عنف أو تميز ضد أعضاء الجماعة اليهودية. أما في بولندا، خصوصًا في أوكرانيا التى ضمت من منظور أعضاء الجماعة اليهودية عبر التاريخ، فإن بروزهم قد أدًى دون شك إلى استجلاب السخط عليهم لا بسبب البروز في حد ذاته وإنما بسبب طبيعته، إن أعضاء الجماعة اليهودية كانوا قريبين من الطبقة الحاكمة وعملاء لها في إطار الإقطاع الاستيطاني البولندى في أوكرانيا، وبذا أصب حوا عنصرًا استيطانيا تجاريًا يمثل الأرستقراطية البولندية في وسط فلاحى، وعنصرًا يهوديًا ينوب عن عنصر كاثوليكي في وسط أرثوذكسي أوكراني، يتحدثون البديشية أو البولندية في وسط يتحدث الأوكرانية، أثرياء في وسط من الفقراء والمعدمين. وقد تحول أعضاء الجماعة اليهودية إلى أداة يمسك المطبقة والدينة والثقافية، فإن الانفجار الشعبي يكون ساحقًا ماحقًا، وهذا ما حدث مع المطبقة شميلكي.

وقد يتشابك التَميَّز المشين مع التَميَّز الإيجابي، فعم نهاية القرن التاسع عشر كان يهود البلاد الغربية قد حققوا صعوداً طبقيًا ومكانة اجتماعية عالية وهو ما يعنى تَميزًا يهوديا إليحابيًا. ثم وصل يهود اليديشية، وكانوا متخلفين فقراء تتفشي بينهم الأمراض الاجتماعية للختلفة كما تَفشَّى التعصب الديني، وكان هذا يعنى تَميزًا يهوديًا مشيئًا، وحدث تَشابُك بين الجماعتين أدَّى إلى إحساس المجموعة الأولى بالحرج ثم إلى فَرَعها. ومن هنا فقد كان من أهداف الصهبونية أن تُبقى ليهود الغرب تميزهم الإيجابي وأن تُربعهم من يهود الديشية بتَميَّزهم المشين عن طريق توطينهم في فلسطين.

ويحاول الصهاينة تفسير بروز وتميُّز بعض أعضاء الجساعات اليهودية على أساس طبيعة اليهود والخصوصية اليهودية والجوهر اليهودى والعبقرية اليهودية ، وهو منطق خطر للغاية، لأنه لوتم تفسير البروز والتميُّز اليهودى الإيجابي على أساس الطبيعة اليهودية فإنه لابد من تفسير البروز والتميز المشين على الأساس نفسه أيضًا. وهذا ما لا يحجم عنه أعداء اليهود بل وبعض الصهاينة (خصوصًا العمالين).

ويُلاحظ أن اليهودى الذى يحقق اندماجاً فى مجتمعه ويسلك سلوك الأخرين، لا يرصد أحد سلوكه بحسبانه سلوكا عادياً. ولكن حينما ينخرط بعض أعضاء الجماعات اليهودية فى أنشطة مشيئة أو متطرفة كأن يصبحوا أعضاء فى جماعات ثورية أو ماسونية أو يحققوا قدراً عاليًا من الشراء، فإن أعداء اليهودية ويرصدون بعناية فائقة الأنشطة المشيئة ويتناسون العياقرة من أعضاء الجماعات اليهودية ويرصدون بعناية فائقة الأنشطة المشيئة وحدها. وحينما يحقق البعض الأخر من أعضاء الجماعات اليهودية بروزاً ليجابيًا، فإن الصهاينة يؤكدون ذلك ويستبعدون كلا من اليهود العاديين وهؤلاء الذين حققوا بروزاً مشيئًا. وربما إذا أخضعت الظاهرة للدراسة الإحصائية المتأنية لاكتشفنا أن بروز اليهود فى مشيئًا. وربما إذا أخضعت الظاهرة للدراسة الإحصائية المتأنية لاكتشفنا أن بروز اليهود فى الخير والشر إنما هو خاضع لآليات اجتماعية ليسوا مسئولين عنها، وأن نسبة المتطرفين السنبة من الحير والشر، قد لا تختلف كثيراً عن النسبة السائدة فى المجتمع، أو عن النسبة السائدة بين أعضاء الأقليات على وجه العموم فى أى مجتمم.

وعا يُظهر عدد اليهود التميزين أكثر من حقيقته أن دارسى الجماعات اليهودية ينظرون إليهم كما لو كانوا يُشكّلون كلا واحداً. ومن هذا المنظور، فإن يهود اليمن والولايات المتحدة والصين وإثيوبيا وجنوب إفريقيا وجنوب أمريكا، كلهم يهود في نهاية الأمر. ومن هنا، فإن البحث عن البارزين فيهم داخل أى جماعة يتم دون أى دراسة إحصائية تبين العلاقة بين نسبة هؤلاء البارزين إلى المعدل السائد في كل مجتمع. كما يتجاهل الدارسون أن تَركُز اليهود في قطاعات وعلوم بعينها يؤدى إلى كثرة البارزين فيها (مهنة الطب وعلوم الطبيعة وعالم التجارة والموسيقي وعلم الاجتماع). ولكن هذا يعني أيضًا غيابهم عن قطاعات وعلوم أخرى كثيرة أو ندرتهم فيها. كما أنهم يتجاهلون اللحظة التاريخية، فبروز اليهود في مجتمع ما في لحظة تاريخية معينة لا يعني بالضرورة بروزهم الدائم في كارزمان ومكان.

ويتبنَّى أعداه اليهود منهجًا بمائلاً ، فهم يركزون على اليهود الذين حققوا بروزاً مشيئًا فى بعض المجتمعات ، وكأن جميع اليهود يكونُون كلاً واحداً ولا يقارنون نسبة اليهود الذين حققوا مثل هذا البروز قباساً إلى المعدل الإحصائى السائد فى المجتمع ، كما أنهم يهملون أخيراً اليهود الذين حققوا بروزاً إيجابياً . ونحن نذهب إلى أن أعضاء الجماعات اليهودية يحققون البروز والتميز داخل الحضارة التى يعيشون فى كتفها وبسبب عناصر موجودة داخلها لا على الرغم منها . وتعود معدلات إبداعهم (وإجرامهم) لا إلى التراث اليهودى وإنما إلى العناصر الحضارية والاجتماعية التى تكوَّن محيطهم الحضارى والاجتماعي .

دعنا نحاول رصد أسباب بروز وتَعيَّز أعضاء الجماعات اليهودية مستخدمين نموذجًا مركبًا يتعامل مع كل مستويات الواقع الممكنة . يمكن أن نبدأ بتقسيم الأسباب إلى قسمين: أسباب عامة تسرى على أعضاء معظم الأقليات في العالم وأخرى مقصورة على أعضاء الجماعات اليهودية في الحضارة الغربية الحديثة . ولنبدأ بالأسباب العامة:

١- يتسم أعضاء الأقليات في جميع المجتمعات بشيء من البروز نظراً لاختلافهم في بعض
 النواحي أو في كثير منها عن أعضاء المجتمع.

٢- يتميَّز أعضاء الأقليات في المجتمعات التقليدية، بل وأحيانًا في المجتمعات الحديثة،
 تَميُّزًا وظيفياً إذ يضطلعون بوظائف دون غيرها.

٣ يسكن أعضاء الأقليات في المجتمعات التقليدية في أماكن مقصورة عليهم وهو ما يساعد على هذا البروز، وقد قطن أعضاء الجماعات اليهودية في الجيتو.

٤- تسسم المجتمعات الغربية بأنها مجتمعات لا تضم أقليات كثيرة، وذلك على حكس المجتمعات الشرقية الفسيفسائية، ولذا فإن أقلية تكاد تكون وحيدة مثل الأقلية اليهودية تحقق بروزًا غير عادى.

٥- لا شك في أن من يوجد في المدينة يحقق بروزًا لا يحققه عادةً من يكون في الريف،
 وقد تركزت الغالبية الساحقة من يهود العالم الغربي في العصر الحديث في المدن.

 ٦- ولا شك أيضاً فى أن ارتباط أعضاء إحدى الأقلبات بالطبقات الحاكمة يساهم فى زيادة بروزهم، وقد ارتبط أعضاء الجمعاعات اليهودية فى كثير من الحقب التاريخية فى الغرب بالطبقات الحاكمة.

٧- يكون أعضاء الأقليات دائمًا واقعين تحت ضغط نفسى يدفعهم إلى إثبات تفوقهم أمام أنفسهم وأمام الآخرين، ومن ثم فهم يحاولون الإسهام فى الإبداع الحضارى بدرجة تزيد عن المعدل السائد فى المجتمع. ولذا يُلاحَظ، فى معظم الأحيان، أن نسبة المتعلمين والمخترعين (فى قطاعات معينة) من بين أعضاء الأقليات مرتفعة نوعًا (ويُلاحظ الشيء نفسه بالنسبة للإجرام والانحراف).

المعضو الأقلية عادةً ما تكون لديه عقلية نقدية في رؤيته للمجتمع (بسبب عدم إحسامه
الكامل بالأمن والاستقرار)، وهو ينظر للمنظومة الدينية والقيمية للمجتمع نظرة
شك. ولا شك في أن هذه النظرة النقدية الحادة تخلق تربة خصبة للإبداع التفكيكي،
والتركيبي أيضًا.

٩-عضو الأقلبة يتسم بروح الريادة وبالحركية، الأمر الذي يجعله سبَّاقًا إلى الخير والشر. ويمكن تفسير الكثير من جوانب بروز أعضاء الجماعات اليهودية وتَميزُهم داخل الحضارة الغربية على وجه التحديد من خلال مُركَّب من الأسباب والنماذج التفسيرية المترابطة على النحو التالى:

1- يُلاحظ ارتباط تَميزُ أعضاء الجماعات اليهودية بتصاعد معدلات العلمنة في المجتمع. وليس من قبيل الصدفة أن أول عبقرى يهودى حقق تَميزُ وبروزاً لا داخل سياقه اليهودى وإغا داخل سياق الحضارة الغربية ككل هو إسبينوزا فيلسوف الحلولية والكمونية. ويمكن القول إن العباقرة اليهود في الغرب في العصر الحديث يحققون التميز والبروز لا بمقدار تعييرهم عن يهوديتهم وإنما بمقدار تخليهم عنها. ولعل أصدق شاهد على هذا كما أسلفنا هو إسينوزا نفسه الذي حقق بروزه وتميزُه بمقدار ابتعاده عن اليهودية، ثم تبعه ماركس وفرويد وأينشتاين، وكلهم يهود ملحدون (أي يهود غير بهود) تبرءوا من يهوديتهم.

ويمكن القول إن الجماعات اليهودية في أوريا كانت تُمدُّ، مع اندلاع الثورة الفرنسية، أكثر قطاعات المجتمع تَخلُفًا وهامشية. إلا أن معظم يهود العالم الغربي كانوا، مع انتصاف القرن، من أكثر القطاعات علمانية وحداثة. وقد تبعهم وبسرعة يهود البديشية من شرقي أوربا، مسواء من بقي منهم داخل الاتحاد السوفيستي أو من هاجر منهم إلى الولايات المتحدة.

٣-على الرغم من أن عمليات العلمة تقوض من المنظومات الدينية ، إلا أن هذه العملية تتم ببطء شديد. كما أن كثيراً من القيم والرموز الدينية تستمر على شكل قيم ورموز أخلاقية علمانية . ولكن علمنة النخب اليهودية (القيادات الثقافية) تمت بسرعة فائقة وبشكل كامل وجلرى، كما تمت علمنة الجماهير اليهودية بشكل كامل وقاس وفجائى ومخطط من قبل دول مطلقة (النمسا، روسيا) أو حتى ديمقراطية (فرنسا بعد الثورة الغرنسية) . واستمرت هذه العملية حتى بعد أن حكمت هذه الدول نظم ليبرالية أو

ثورية. وقد أدَّى هذا إلى ظهور هوة واسعة بين الانتماء والتراث الإثنى واللدينى لهذه النخب اليهودية من ناحية وانتمائهم إلى العصر الحديث من الناحية الأخرى، ولذا فإنهم لم يحتفظوا بقيمهم الدينية التقليدية إلى جانب الرؤية العلمانية التى اكتسبوها. ويُلاحظ كذلك أنهم لم يحتفظوا بأى رواسب دينية من خلال الرموز العلمانية ذات الأصول المسيحية، إذ إنهم لا يشتركون أصلاً في هذه الرموز بوصفهم يهوداً. كما أن غالبية أعضاء الجماعات اليهودية في غربي أوربا، وجميع يهود الولايات المتحدة وكندا وأمريكا اللاتينية، عناصر مهاجرة، وبالتالي فهم عناصر حركية متحررة من القيم والمطلقات تبحث عن الحراك الاجتماعي.

وقد أدًى كل هذا إلى علمة البهود بشكل حاد وبمعدل يفوق معدلات العلمنة بين معظم القطاعات الأخرى للمجتمع. ولذاء أصبح أعضاء الجماعات اليهودية من أكثر العناصر تَحرَّراً من القيم التقليدية وغير التقليدية في المجتمعات الغربية، وأصبح الإنسان اليهودي في الغرب هو الإنسان الحديث بشكل كاذجى متبلور، لا انتماء له ولا جذور، لا يشعر بحرمة أى شىء وينزع القداسة عن الإنسان والعالم. ومن ثم أصبح أعضاء الجماعات البهودية من أكثر العناصر مقدرة على التحرك في المجتمع العلماني الحديث وأصبح لديهم من الكفاءات اللازمة للتعامل مع المجتمع العلماني الجديد أكثر بما لدى بقية أعضاء هذا المجتمع من المسيحيين أو حتى العلمانيين ذوى الجذور المسيحية، فاستطاعوا أن يحققوا بروزاً وصعوداً بدرجة تفوق ما يحققه أقرائهم من القطاعات البشرية الأخرى في المجتمع، ولكنه صعود من يستطيع أن يسبح مع التيار بكل قوة، لا أن يسبح ضده فعدة و وصده.

وقد لاحظ أحد وزراء داخلية روسيا القيصرية وجود اليهود بأعداد كبيرة في الحركات الثورية، فبيَّن له أحد الحاخامات أن الشباب اليهودى كان بعيدًا كل البعد عن الحركات الثورية والفوضوية حينما كان يتلقى تعليمًا دبنيًا تقليديًا، وأن هذه الظاهرة لم تَبرُزُ إلا بعد أن انخرطوا في المدارس العلمانية التي أسسها القياصرة.

٣- ويمكن أن نضيف إلى هذا أن اليهود كانوا يشكلون جماعة وظيفية وسيطة في المجتمع الغربي لعدة قرون، فأصبحت سمات الجماعة الوظيفية من سماتهم الأساسية. ويوجد أعضاء هذه الجماعات داخل المجتمع وخارجه في وقت واحد، فهم على هامشه لا يخضعون لقوانينه ولكن عليهم التعامل معه وعليهم أيضًا أن يفهموا هذه القوانين. ولأن علاقاتهم بالمجتمع علاقات موضوعية غير حميمة، فهم ينظرون إلى

المجتمع بطريقة تحليلية تفكيكية تعاقدية نقدية، وخصوصاً أنهم من القرب بحيث يمكنهم فهم آلياته، كما أنهم بعيدون بقدر يُمكنهم من الاحتفاظ بالمسافة النقدية. وأعضاء الجماعات الوظيفية في أي مجتمع هم من القطاعات الأولى التي تتم علمتها وتحريدها من القداسة وصبغها بالصبغة الموضوعية. وبالتالي، فإن أعضاء الجماعات الوظيفية الوسيطة هم أول من يحمل الفكر العلماني النفعي الدنيوي وينشره ويذيعه.

٤- يُقال إن النزعة المشيحانية عند اليهود، والتى تؤكد الانقطاع بين الحاضر والماضى، والتى أخذت شكلاً علمانياً عند المثقفين اليهود الغربيين، تساهم فى إضعاف الأواصر التى تربط بين اليهودى وبين المعطيات التاريخية والاجتماعية، الأمر الذى يجعله أكثر رفضاً للمجتمعات التى يوجد فيها، وأشد عمقاً فى نقده لها وأكثر موضوعية. ويُلاحظ أن المثقفين اليهود من أكثر العناصر تطرفًا فى الحركات الثورية والفوضوية والعدمية (تروتسكى-روزا لوكسمبورج. . . إلخ).

ه ويمكنا هنا أن نحاول تقديم فرضية قد تلقى بعض الضوء على بروز التقفين اليهود فى الحضارة العلمانية، وهذه الفرضية تستخدم غوذج الحلولية الكمونية (وتصاعد معدلاتها داخل النسق الديني اليهودى داخل الحضارة الغربية) لتفسير هذا التميز . ويمكن القول إن ثمة تشابها بنيويا شبه كامل بين وحدة الوجود الروحية (لا موجود إلا هي، أى المادة) . وهنا، فإننا هو ، أى الإله) ووحدة الوجود المادية (لا موجود إلا هي، أى المادة) . وهنا، فإننا نذهب إلى أن بروز المثقفين اليهود في الحضارة الغربية بدأ حينما بدأت هذه الحضارة في تبني أنساق فكرية حلولية كمونية (البروتستانتية النزعة الإنسانية الهيومانية للزعة العقلانية المادية) . فهؤلاء المثقفون اليهود، بخلفيتهم الحلولية ، وبإنكارهم إمكانية تجاوز المادة، كانوا مهيئين بشكل كامل لامتلاك ناصية الخطاب الحضارى العلماني تحقيق البروز من خلاله . ولعل الأهمية المركزية لإسينوزا تتضح من خلال هذا النموذج التحليلي، فهو أول مثقف يهودى ربط بين النسقين الحلوليين (الروحي والملدي) ، وعادل بين الإلهى والطبيعي، ومن ثم فقد عَلْمَن الحلولية تماماً وجعلها تصب في الأنساق الملدية والعلمية .

٦- يُلاحَظُ أيضاً تَركَّز اليهود في حقل الإعلام، خصوصاً في الصحافة والإذاعة، وهو ما جعلهم في موقع يُمكنهم من تسليط الأضواء على الأنشطة التي يقومون بها وإعطائها من الأهمية ما تستحق وربما أكثر ما تستحق. كما أن اليهود الجدد (أي أعضاء الجماعات اليهودية الذين اندمجوا بل وانصهروا في المجتمعات الغربية، ففقدوا أي

ملامع يهودية عيزة، ومع هذا استمووا في تسمية أنفسهم (يهودا) متمركزون في الملن، وهي مراكز صنع القرار في كل أنحاء العالم. فضلاً عن أنهم بانتقالهم إلى المضواحي لم يبعدوا كثيراً عن هذه المراكز، إذ إن معظم أعضاء النخبة في الولايات المتحدة يوجدون في هذه الضواحي. ويمكن أن نضيف أيضاً أن ارتفاع دخل المواطن الأمريكي اليهودي بالنسبة إلى المعدل القومي قد زاد من بروزهم، وكذلك تمركزهم في بعض المهن البارزة مثل الطب والجامعات والمراكز العلمية.

٧- ويجب أيضًا التأكيد على أن بروز المثقفين اليهود في الولايات المتحدة، على سبيل المشال، لا يعرد إلى أنهم يهود، بل إلى أنهم أمريكيون يوجدون داخل الحفارة الغربية، وهي الحضارة المهيمة على معظم المصادر الطبيعية في العالم، والتي نجحت في تأسيس بنيتها التحتية، وبالتالى بإمكان أي شخص ينتمى إليها أن يُحقِّق كل إمكانياته الفكرية والإبداعية.

كما أن الحضارة الغريبة ، بسبب هيمتها على معظم أرجاء العالم ، تنسب لنفسها صغة العالمية وتسلط على نفسها الأضواء . والفكرون البارزون من أعضاء الجماعات اليهودية يتمتعون بهذه المزايا . ولعل ظاهرة العرب من أصل مصرى أو لبناني أو فلسطيني وغيرهم (فاروق الباز-إدوارد سعيد) من يُحققون بروزاً في الحضارة الغربية تُلقى بعض الضوء على الظاهرة نفسها بين أعضاء الجماعات اليهودية . فلو قُدَّر لهؤلاء البقاء في بلادهم فلربا أجهضت إمكاناتهم بسبب الحدود المادية لمجتمعاتهم . ورباحتى لو تحققت إمكاناتهم لم وصفت بالعالمية ولما سكطت عليهم الأضواء .

هذه هي بعض العناصر التي تَصلُح في مجملها لتفسير معظم جوانب هذه الظاهرة. ومع هذا، يجب ألا نَسقُط في الاختزالية والواحدية فلا نعطى أي قدرة تفسيرية للبُعد اليهودي في تَعيِّز العباقرة (والمنحرفين) من أعضاء الجماعات اليهودية. وكل ما نفعله هنا هو أننا ننكر على مثل هذا البُعد أي أولوية أو مركزية تفسيرية. فالبُعد اليهودي لا يُفسِّر تَعيِّز اليهود وبروزهم ولكنه يُساهم ولا شك في تفسير حدَّته ودرجته ونسبته.

ويمكننا أن نقول إن آليات للجنمع العلماني التي أدَّت إلى بروز اليهود هي ذات الآليات التي قد تؤدي إلى اختفائهم وانصهارهم، فللجنمع العلماني يزداد ترشيداً وتطبيعاً ويتطلب من أعضائه جميعاً أن يُعيدوا صياغة ذاتهم حتى تزداد كفاءتهم في الأداء العام، وهو ما يعني ضرورة التخلص من كل الخصوصيات والنتوءات. فإنسان عصر الاستنارة والعقل المادي إنسان عالمي لا يتمتع بأي خصوصية. كما أن عملية الدمج في المجتمع العلمانى لا تتم من خلال الدمج بين هويات دينية وإثنية مختلفة وإنما تتم من خلال نزع جميع الهويات أو إخفائها أو تهميشها حتى يكتسب الجميع هوية علمانية عامة تزيد كفاءتهم فى الأداء فى رقعة الحياة العامة . وبما أن أعضاء الجماعات اليهودية ليسوا استثناء من القاعدة ، فنحن نتنبأ بأن يتزايد اندماجهم وانصهارهم فى الغرب إلى أن يختفى بروزهم ويصبحوا جزءًا لا يتجزأ من الآلة ذات الكفاءة الكبرى .

## عبقرى ومجرم من أعضاء الجماعات اليهودية،

ولتوضيح الأطروحة سنضرب مثلين: واحدًا من عالم الجريمة والفساد والثانى من عالم العبقرية والإبداع:

أما المثل الأول فهو جوزيف أوبنهايمسر (١٦٣٥-١٧٠٣) وكمان يُسمَّى أيضًا «يود سوس» أى «اليهودى سوس». وهو يهودى بلاط وعول، وُلد في هايدلبرج (المانيا) لمثل يهودى متجول كان يقوم أيضًا بجمع الضرائب، ويُشاع أنه كان الابن غير الشرعى لقارس ألمانى. تلقى في طفولته تعليمًا دينيًا حتى أصبح حائحامًا، ولكنه أثر العمل في الأمور المالية. ولم يكن مكترنًا كثيرًا باليهودية، إلا أنه لم يتنصَّر على عكس أخويه.

ويبيّن أسلوب حياته مدى عمن التغير الذى طرأ على حياة الجماعات اليهودية في أوريا، أو على الأقل على قيادتها، وهي تغيرات لا تعدو أن تكون صدى للتغيرات التي لحقت بللجنمعات الغرية. فأوينهايمر لم يعارس أيّا من شعائر اليهودية، إذ كان ربوييًا أى مؤمنًا بالرب الذى يحل في الطبيعة دون أن يؤمن بأى دين، شأنه شأن كثير من مثقفي عصر الاستنارة. وكان يحيا حياة كبار نبلاء أوريا إبَّان عصر الملكيات المطلقة ويرتدى زى النبلاء المسيحين. وكان يحيا حياة كبار نبلاء أوريا إبَّان عصر الملكيات المطلقة ويرتدى زى النبلاء المسيحين. وكان مكتبته مكونة من أعمال ألمانية في السياسة والتاريخ والقانون. وكان له منزل في كلِّ من فرانكفورت وشتوتجارت على الطراز الأوربي، عُلقت على حوائطهما لموحات لرمبرانت وغيره من الفنانين الغربيين. وكان أوبنهايمر إنسانًا حديثًا بعنى الكلمة، طموحًا، يبغى أن يحقق حراكًا اجتماعيًا سريعًا. وقد تقدّم للإمبراطور بعلل الحصول على لقب النبيل، ولكن طلبه لم يُستجب إليه، ويبدو أنه كان إنسانًا بحسمانيًا لا يكف عن ملاحقة النساء، صواء كن من طبقة النبلاء أم من الخادمات. ورغم كل هذا، كان أوبنهايم رتباهي يهوديته، وهو ما يدل على أنه عرقها تعريفًا إثبًا خاليًا من مضمون أخلاقي، وهو التعريف الذي قُدَّر له الشيوع في العالم الغربي الحديث.

عمل أوينهايمر مع قريبه يهودي البلاط صموئيل أوينهايمر، وجمع ثروة كبيرة إلى أن

أصبح هو نفسه يهودى بلاط (وهى وظيفة تشبه بالأساس وظيفة وزير المالية، ولكن يدخل ضمنها أيضًا الشئون الخارجية والمخابرات) حينما أصبح الدوق كال ألكسندر حاكمًا للوقية ورغبرج، وكان الدوق كاثوليكيًا في حين كانت جماهير دوقيته لوثرية. وكان يود تعلوير دوقيته على أسس مركتالية نجارية ومطلقة، ولكنه كان يحيا في ذات الوقت حياة شخصية فاسدة، ولذا نشأت عنده حاجة ماسة إلى المال. ومن هنا فإن أوبنهايمر، الذي كان إنسانًا اقتصادبًا بعنى الكلمة، كان يود تعظيم الربح للدولة ولنفسه، وكان يعد عقرية في اكتشاف مصادر جديدة للربع. وبعد أن قام الدوق بعزل كل مستشاريه، أصبح أوبنهايمر مستشاره الوحيد تقريبًا، فبذل قصارى جهده لتقوية قبضة الدولة على كل المسادر المالية عن طريق فرض ضرائب جديدة. كما احتكر بيع الملح والجلد والخمور والنبغ، وأسسى مصنعًا للخزف وآخر للحرير، وأنشأ دارًا لصك النقود، وأقام أول بنك في جنوبي ألمانيا. ولم يتوان أوبنهايمر عن توظيف كل من المسيحيين واليهود لتحقيق الربح، فضغط على الكنسة لتودع أموالها في البنك المركزي، الأمر الذي أثار حقد وغيظ الكيسة ضده. وقام أوبنهايمر بتوطين جماعة من اليهود في ورغبرج، وأوكل إليهم حق توريد المعدات الحربية وحقق من خلال ذلك أرباحاً كثيرة.

وقد تسبّب فساد الدوق في إفقار جماهير دوقيته وتزايد السخط ضده. وحينما مات الدوق، ألقى القبض في اليوم نفسه على أوبنهايمر الذي دافع عن نفسه بقوله إنه لم يفعل شيئًا دون أمر الدوق، ولكن المحكمة حكمت بإعدامه شنقًا. وقد كتبت عدة روايات عن حياته. ويشير النازيون في دعايتهم إلى أوبنهايمر بحسبانه غوذج الممول البهودي المجترى، ولكن عبقريته من النوع الإجرامي فهو يستغل المسيحيين وينهب أموال الدولة ويُسد الإناث من جميع الطبقات.

والواقع أن موقف النازيين من اليهود لا يختلف كثيراً عن موقف الصهاية، فكلاهما ينزع العبقرية اليهودية من سياقها ويؤكد البُعد اليهودي على حساب كل الأبعاد الأخرى. ولكن لا يمكن فهم أوينهايمر بوصفه يهوديا خالصاً يُعبِّر عن جوهر يهودي، وإنما يمكن فهمه بوصفه غوذجاً لإنسان العصر الحديث الذي بدأت تتحدد ملامحه منذ عصر النهضة في الغرب. فأوينهايمر ربوبي، يضع نفسه خارج أي منظومة دينية، ولكتنا نكشف أنه ليس ربوبيا وحسب، بل وكان إنسانا طبيعيا يضع نفسه خارج أي منظومة أخلاقية. فقد كان أوبنهايمر إنسانا اقتصاديا حقيقياً يحاول تعظيم الربع، وإنسانا جسمانيا يحاول تعظيم اللهذة، وهو في كل هذا ليس غوذجاً فريداً على الإطلاق وإنما شخصية نماذجية: إنسان طبيعي لا تحده حدود أو قيود يعيش حسب قو انين الطبيعة/ المادة.

أما يهوديته التى كان يتباهى بها فإنها لم تحدد سلوكه الإجرامى ولا عبقريته المالية، فهو ابن عصره، أداة فى يد الدوق/الدولة، لا يختلف فى هذا عن أيخمان وبريا وغيرهما من جزارى العصر الحديث البيروقراطيين، الذين يلبحون بجنهجية شديدة وحسبما يُصدُر لهم من تعليمات لا يتجاوزونها.

أما المثل الثانى فهو مارك شساجال (١٩٨٧-١٩٨٥)، وهو رسّاًم روسى فرنسى، وكد لأسرة حسيدية تقية (أسرة «سيجال»، ولكن شاجال فيّر اسمه أو غيَّر طريقة نُطقه) في قرية فايتبسك فى روسيا داخل منطقة الاستيطان، وهى القرية التى خلُدها فى أعماله والتى تشكّل الخلفية الإبداعية لمعظم هذه الأعمال. درس فى عدة مدارس فنية فى روسيا القيصرية، من بينها المدرسة الإمبراطورية لحماية الفنون ومدرسة سفانسيفا. ويُلاحظ أن قراره بتعلم الرسم كان يُعدَّ عديًا صارمًا للتقاليد الدينية اليهودية آنذاك.

انتقل إلى باريس عام ١٩١٠ حيث درس في عدة مدارس للفنون بشكل متقطِّم، ثم انتقل إلى لاروش، و في هذه المرحلة بدأت، ملامح تتحدَّد فنه، إذ بدأت تظهر الألوانُ الفاقعة (متأثراً بالمدرسة الوحشية وجوجان) والمساحات الهندسية (متأثراً بالمدرسة التكعيبية)، لكن تكعيبته لم تكن من النوع الهندسي الصارم، إذ إن المضمون يظل واضحًا والألوان تحتفظ بحيويتها على عكس التكعيبيين الذين ترجموا كل شيء إلى مكعبات وأشكال هندسية، بما في ذلك الأشكال منحنية الأضلاع، مع الابتعاد عن الألوان الطبيعية. كما بدأت تظهر موضوعات الطفولة، وعالم الأحلام البهم والأشخاص الذين يطيرون في الهواء والرموز والوجوه والأجساد المقلوبة، وعالم الأساطير الذي يتحدَّى المنطق العملي المادي. كما تحلُّدت النغمة الأساسية لأعماله، وهي نغمة طفولية فلاحية تحاول أن تَنقُل عالم الباطن والأحلام وكأنه العالم الحقيقي الوحيد. وفي عام ١٩١٤، سافر شاجال إلى برلين لأول معرض منفرد له، ومن هناك سافر إلى قريته فاينبسك حيث اضطر إلى البقاء فيها بسبب نشوب الحرب العالمية الأولى. وفي عام ١٩١٥، تزوج من بيه لا روزنولد التي ظلت مصدر وحي له في فنه . وعُيِّن شاجال قوميساراً للفنون في فايتبسك عام ١٩١٨ ولكن سرعان ما نشبت الخلافات بينه وبين الشورة، فانتقل هو وزوجته وابنته إلى موسكو عام ١٩٢٠ حيث رسم عدة جداريات لمسارح الدولة التي تقدُّم مسرحيات يديشية، كما رسم جدارياته المشهورة لمسرحيات جوجول وتشيكوف.

ترك شاجال الاتحاد السوفيتي عام ١٩٢٢، واستقر في باريس حيث انضم إلى جماعة الفنانين الروس اليهود المهاجرين فيما يُسمَّى «مدرسة باريس» أو «المدرسة اليهودية»، وكانت أعماله، في الفترة التي قضاها في روسيا، ذات طابع غنائي رقيق، وحسيَّة إلى حدَّ ما، ولكن أعماله بدأت في الثلاثينيات تأخذ شكلاً أكثر ظلمة بسبب الأحداث في أوربا، وقد استقر في الولايات المتحدة في الفترة من عام ١٩٤٨ حتى عام ١٩٤٨، ثم عاد واستقر في فرنسا وعادت أعماله للغنائية القديمة. وبعد هذا التاريخ، اتسع نطاق الموضوعات التي يستخدمها، فرسم بألوان الماء والجواش والزيت والطباعة وأقام بعض التماثيل واستخدم السيراميك. ونقد كثيرا من الأعمال بمعاونة الحرضة. وقد ظلت طفولته المصدر الأساسي لأعماله.

والواقع أن علاقة شاجال باليهودية علاقة مُركّبة إلى أقصى حد، فهو لم ينكر قط أهمية خلفيته البديشية، ولكنه صرّع أكثر من مرة بأنه لبس فناناً يهوديا، وإنحا فنان يرسم لكل البشر. ولذا، فقد عارض شاجال محاولة بعض الفنانين اليهود المهاجرين (من روسيا إلى باريس) تأسيس مدرسة فنية يهودية. وعادةً ما كانت تصريحاته هذه تُقابَل باستهجان شديد من النقاد الفنية في أعماله الفنية غريية، ولا يمكن فهمها إلا في إطار التطورات الفنية في العالم الغربي. بل نجد أنه، حتى على مستوى الموضوعات، يستخدم موضوعات وصوراً مسيحية، خصوصاً واقعة الصلب. ولعله، في هذا، تأثّر بعمق بالمسيحية الأرثوذكسية التي تؤكد واقعة الصلب على خامس واقعة القيام، كما أنه يستخدم الصور المسيحية للتعبير عن الموضوعات اليهودية. فالمسيح المصلوب يصبح هو اليهودي المعذب. ولعل هذا يلقي ضوءاً على طريقة تناوله ليهوديته أو للموضوع اليهودي، فهو تناول لا يستبعد الأغيار، وهو لا يَستُظ في ثنائيات ليفكر الحلولي الحادة بل يحول اليهودي إلى غوذج إنساني يستطيع أي فود أن يتعاطف معه لا أن يقف ضده. إن لوحاته عن الزواج والحب تعبّر عن احتفائه الشديد بهذه المواضيع الإنسانية. وقد أشار أحد النقاد إلى أن رصومات شاجال تشبه من بعض الوجوه المومت التركية (الخزرية) لفنه.

وقام شاجال بتنفيذ الشبابيك الملونة (بالزجاج المعشق) لمبد يهودى واحد (معبد مستشفى الهاداساه في القدس)، ولعدد كبير من الكنائس المسيحية (من بينها الكاتلوائية الكاثوليكية في متز، والكنيسة الكاثوليكية في آس في الألب الفرنسية، ونافذة ملونة ضخمة في الفاتيكان). ومن بين أعماله الأخرى، سقف أوبرا باريس، وجماريات دار الأوبرا التابعة للتكولن ستر في نيويورك، وجمارية ولوحات قماشية وأرضية فسيفسائية للكنيست، ونافذة ملونة ضخمة في مبنى سكرتارية هيئة الأم. وقد عاد شاجال إلى موسكر عام ١٩٧٣ حيث قُلمٌ له أول معرض منفرد. كما أسس متحف لأعماله في جنوبي فرنسا.

# الفصل الثامن ماساداه، بين التاريخ المركب والأسطورة الاختزالية

المعرفة الإنسانية الحقة تصدر عن قراءة مركبة متعمقة للتاريخ تأخذ في الحسبان كل مستويات الواقع، وعن فهم خلاق للماضى في علاقته بالحاضر. فعن طريق مثل هذه القراءة وهذا الفهم نعرف أنفسنا، حدودها وإمكانياتها، ونعرف أيضًا اتجاه الأحداث. وبدون مثل هذه المعرفة التاريخية المتكاملة المركبة، يصبح الإنسان عبدًا للحاضر مستغرقًا فيه عَامًا، ويصبح الحاضر ذاته مقولة مجردة أو مجموعة من التفاصيل المتناثرة المبعثرة فاقدة الاتجاه يفرض عليها الإنسان أى تفسير وأى محتوى، أى أنه دون المعرفة التاريخية المتعينة يصبح الإنسان متجردًا من الحدود: إرادة مطلقة وشيء فاقد الإرادة في الوقت نفسه، تمامًا مثل الإنسان الطبيعة الذي يسير في الغابة حرًا من كل قيود وحدود، ولكنه في الوقت نفسه عبد لكل قوانين الطبيعة وأهوائها ودائريتها المبئية.

### التاريخ والأسطورة الصهيونية،

والفكر الصهيونى فكر معاد للتاريخ. ولذلك، حينما يقرأ الصهاينة التاريخ فهم يحولونه إلى أسطورة بسيطة تختزل الواقع تمامًا وتحوله إلى مجموعة من التفاصيل المتناثرة. وبدلاً من أن يكون أساسًا للموار مع الذات ومع الآخرين، يتحول التاريخ إلى مجرد تفاصيل تخدم تحيزات الإنسان وأهواءه. ولعل قراءة الصهاينة لتاريخ فلسطين، على أنها أرض جرداء خالية من المسكان تتظر ساكنها الأصلين من اليهود، هو أكبر مثل على ذلك. وهي قراءة تشبه من بعض النواحي طريقة تعامل الحاوى مع الواقع، فهو يخفى عن الأنظار المتغيرات التي لا تعجبه ويبرز في الوقت نفسه تلك التي تعجبه، وهكذا لا يرى المتقرجون الأرنب وهو في كم الحاوى ولكنهم يرونه حينما يحرج من القبعة. وينفس الطريقة، يختفي الفلسطينيون بقدرة قادر من أرض فلسطين ويصبحون هم الذين

«غير البهود» (على حد قول وعد بلفور). أما بضعة الألوف من اليهود الذين استوطنوا فلسطين لأسباب دينية محضة، فإن وجودهم يعلن عنه بشكلٍ عالٍ ومدوَّ ويصبحون الشخصيات الرئيسية في الميلودراما الصهيونية الصاخبة.

ولا يكتفى الصهاينة بتشويه تاريخ فلسطين والفلسطينين وحسب، وإنما يقومون أيضاً بتشريه تواريخ الجماعات اليهودية في العالم. والصهاينة في هذا متسقون مع أنفسهم إلى أقصى درجة. فتصور أن الأرض الخاوية تنتظر عودة سكانها الذين غادروها منذ عدة آلاف من السنين، يتضمن بشكل كامن أن هؤلاء السكان في حالة وله دائم وانتظار مستمر ورغبة عارمة في «العودة". هذا على الرغم من أن الأغلبية الساحقة ليهود العالم ظلت طيلة تاريخها تعبش في أنحاء العالم دون أن تبدى أى رغبة واضحة أو مسترة في العودة. وها هي ذي الدولة الصهيونية قد أسست منذ ما يزيد على نصف قرن وغالبية الشعب اليهودي لا تزال ترفض بإصرار العودة لوطنها القومي، عما يضطر الحركة القومية اليهودية، أي الصهيونية، إلى رشوة أعضاء الشعب اليهودي للعودة، بل وتضطر أحيانًا إلى إرهابهم حتى يعودوا!

والواقع أن طريقة معالجة الصهاينة لواقعة ماساداه هو مثل كلاسبكى لتشويه التاريخ وتسخيره لخدمة الرؤية الذاتية. واماساداه كلمة آرامية تعنى القلعة، وهى آخر قلعة من قلاع اليهودى في القرن الأول الميلادى. قلاع اليهودى في القرن الأول الميلادى. والقلعة تقع على صخوة مرتفعة منعزلة عند البحر الميت على حافة الصحراء، وتؤدى لها عدة عمرات: واحد يسمى همر الشعبان والأخريسمى «الصخرة البيضاء»، ولا يزال هذان الممران يُعرفان بهذين الاسمين حتى وقتنا الحاضر. ويذكر يوسفوس المؤرخ اليهودى أن المكاهن الأكبر جوناثان هو الملى أسسها وحصنها، وإن كانت بعض المصادر تذكر أنها أسست في عهد الملوك العبرانيين القدامى. وقد أعاد الحاكم اليهودى هيرود تأسيسها وقصينها وأدخل فيها نظاماً متقدماً للرى وتخزين المياه. وقد اهتم هيرود بالقلعة لتكون مأوى له يحتمى به عند الحاجة من الشعب اليهودى الثائر ضده وخوفاً من خطر كليوباترا

وتذكر الكتابات الصهيونية/ اليهودية (مثل كتاب جرايزيل: قاريخ اليهود) أن اليهود ثاروا ضد أعدائهم الرومان وقاوموهم بسالة شديدة وتحصنوا بالقلاع الموجودة على نهر الأردن التي ما لبئت أن تساقطت الواحدة تلو الأخرى، ولكن قلعة ماساداه كانت أشجع هذه القلاع، فقد حاربت بضراوة تحت قيادة بطل يهودى من نسل عائلة قديمة نبيلة معروفة بوطنيتها يسمَّى إليعازر. ولكن المقاومة الباسلة كان محكومًا عليها بالفشل، بل وكان المحاصرون يعلمون ذلك ثمام العلم. وحينما اخترق الرومان جدران القلعة لم يجدوا ما يجيبهم موى سكون الموت. لقد آثر المحاربون الانتحار.

وقد أعطى الصهاينة هذه «الواقعة» مركزية فيما يسمى «التاريخ اليهودى»، وحولوها إلى أسطورة، ثم أحاطوها بالهالات الصوفية وجعلوا منها رمزاً للشعب الذي يفضًل الانتحار على الاستسلام، وأصبحت هذه القلعة تجيداً لفكرة «الشعب الواحد» الذي يغضًا يعتار دائماً أن يعيش منفصلاً عن الأغيار في وطنه القومى، فإذا مُست مقدساته القومية فإنه يشور ثورة عارمة لا تُبقى ولا تذر. وتساهم إسرائيل في إشاعة هذه النصورات الرومانتيكية عن الذات اليهودية فتقوم أسلحة الجيش الإسرائيلي بترديد يمين الولاء على قمة الماساداه، ويقسم الجنود أن «ماساداه لن تسقط ثانية»، كما يتم تنظيم رحلات لأفواج من السياح اليهود وطلبة المدارس الإسرائيلية للحج إلى القلعة. وتحرص إسرائيل على أن تدرج زيارة هذه القلعة المقدسة ضمن برنامج كل زعيم سياسي أجنى يذهب إلى إسرائيل. وفي عام 1979 أعادت إسرائيل رسمياً «دفن المتحرين» حتى تضرب الأسطورة إحداده الوجدان اليهودي: أسطورة الشعب الذي يضضل الانتحار على الاندماج والتعايش!

ولكن النظرة الفاحصة المتأثية تثبت على التو أن المؤرخين الصهاينة قد بذلوا جهدهم فى المحتزال الواقع فى الأسطورة الصهيونية البسيطة الواحدة عن طريق إخفاء كثير من التفاصيل التى لا تتلام مع رؤيتهم الاختزالية وعن طريق نزع الواقعة من سياقها التاريخي والتجتماعي والثقافي. فالتعرد اليهودى الذى كان يشكل الخلفية التاريخية الاجتماعية لواقعة ماساداه لم تكن ثورة «قوصية» كما تدعى الكتبابات الصهيونية» وإغاكان تمرة اجتماعيا نشب تعبيرا عن شقاء الجماهير اليهودية وإفقارها على يد الأثرياء اليهود المتماونين مع روما والذين كانوا يحكمون فلسطين لصالح الإمبراطورية ولصالحهم الشخصى، والذين كانوا يحكمون فلسطين لصالح الإمبراطورية ولصالحهم الشخصى، والذين كانوا يحاربون جبًا إلى جنب مع الرومان. فجيش تيتوس الذى هدم الميكل كان يساعده جيش يهودى بقيادة «ملك» اليهود أجريبا الثاني. كما أن بيرنيكى، أخت هذا «الملك»، كانت تنام في فراش الإمبراطور الروماني. وكلمة «الملك» (باللاتينية الحوكس» هي مجرد لقب كانت الإمبراطورية الرومانية تمنحه لبعض كبار موظفيها «دكس» شأن لقبى البروكرياتور والبريفيكوس.

وقد استمر الصراع الطبقي بعد ازدياد استغلال الرومان لمستعمراتهم في الشرق فتكون

تحالف بين الفريسيين (المعتدلين) والقنائين (المتطرفين). ولكن انتماء الفريسيين للثورة كان متردداً متخاذلاً، أما القنائين فكانوا المصب الحقيقي للثورة لأن أعضاءها أنوا أساساً كان متردداً متخاذلاً، أما القنائين فكانوا المحصب الحقيقي للثورة لأن أعضاءها أنوا أساساً من صفوف البروليتاريا المراخ التي كانت تتزايد بشكل كبيرة حتى إن الثوار اليهود قتلوا الرمانية كلها. وقد وصل الصراع الطبقي إلى درجة كبيرة حتى إن الثوار اليهود قتلوا ألوفا من أثرياء اليهود الذين تحالفوا مع الرومان.

أسقط الصهاينة هذا البعد الاجتماعي تمامًا، وبذا تحول الصراع من صراع طبقي متعين داخل المجتمع اليهودي القديم إلى صراع أزلى بين اليهود والأغيار. ولنلاحظ هنا أن إسقاط أحد العناصر هو في واقع الأمر إبراز لعنصر إما غير موجود أساسا وإما يتسم بالهامشية ، إذ إنه بإسقاط الصراع الطبقي بظهر إلى الوجود الصراع القومي الأزلى اكما أن إسفاط أحد العناصر يؤدي إلى عزل الواقعة عن سياقها مما يترتب عنه تغيير الصورة الكلية، ويمكّن الصهاينة من فرض اتجاه ومعنى محددين على الناريخ. فواقعة ماساداه الانتحارية كما تقدمها التواريخ الصهيونية تفترض أن ما حدث في ماساداه هو القاعدة وليس الاستناء. ولكن الدارس لتواريخ الجماعات البهودية يلاحظ على التو أن العبقرية اليهودية > إن استعرنا مصطلحًا صهيونيًا \_ هي عبقرية التكيف والتلاؤم مم الأمر الواقم. ومن هنا كانت السمة الأساسية لتواريخ الجماعات اليهودية في أورباً هو التحالف مع الطبقات الحاكمة أو مع الملك أو البابا أو أي سلطة قائمة لتضمن لنفسها البقاء والاستمرار (شأنها في هذا شأن كل الجماعات الوظيفية). والصهيونية ذاتها من أكبر مظاهر هذه المقدرة على التكيف والتمامل بكفاءة شديدة مع الواقع، فهي بحسها العملي تتحالف دائمًا مع القوة الإمبريالية الصاعدة، ولذلك فقد نقلت مركز نشاطها في أواخر القرن التاسم عشر من الأستانة إلى واشنطن مروراً ببرلين ولندن وباريس. والتكيف السريع والمقدرة على التنازل سمتان من سمات العقلية التجارية الكفأة، فأعضاء الجماعات اليهودية ارتبطوا عبر تاريخهم بمهنة التجارة ارتباطًا وثيقًا. وإذا ما نظرنا لماساداه في إطارها التاريخي المتكامل لوجدنا أن يهود هذه المرحلة في فلسطين لم يتخلوا قط عن حيويتهم ومرونتهم وتكيفهم، فماساداه لم تكن سوى قلعة واحدة ضمن ثلاث قلاع أخرى، مقطت الأولى (هيروديام) دون مقاومة، واستسلمت الثانية (مكايروس) بعد مقاومة بسيطة، وقدتم استسلام المحاربين بعد أن وعدهم الرومان بالسلام والحياة، ولم تنتحر إلا ماساداه \_ أي أن ماساداه ليست القاعدة بأي حال، فالقاعدة هي تفضيل الاستسلام على الانتحار.

ولكن لم كم تسسلم ماساداه مثل القلاع الأخرى؟ تذكر الموسوعات اليهودية أن الثوار اليهود استولوا على ماساداه من الحامية الرومانية التى كانت تحتلها عن طريق والحيلة ا دون أى ذكر لطبيعة هذه الحيلة . وهذا مثل على أن إغفال عنصر له مقدرة تفسيرية من أهم آليات الاحتزال. وواقعة الانتحار في تصورى لا يمكن تفسيرها بشكل مركب دون أخذ طبيعة هذه الحيلة في الحسبان ، إذ يبدو أن المتمردين اليهود قد أقنعوا الحامية الرومانية بالاستسلام وبإلقاء السلاح في مقابل الأمان ، وحينما فعلوا ذلك أبادهم اليهود على بكرة أيهم مربعا بسبب جهلهم بأصول الحرب أو بسبب تخلقهم الحضارى ، فقد كان المقاتلون اليهود من الشحاذين وأعضاء المصابات الهائمة في الطرقات . لقد استسلم المتمردون اليهود في القلاع الأخرى بينما لم يستسلم المتمردون في ماساداه بالذات عشية المعاملة بالمثل!

وهناك احتمال أن يكون القائد الروماني قد قام بذبح اليهود كما فعلوا هم بالحامية الرومانية قبل ستة أعوام من ذلك، ولكن بوسفوس المؤرخ اليهودي فبرك قصة الانتحار الجماعي لأسباب خاصة به سنذكرها فيما بعد. وهكفا لجمد أن إففال ذكر «الحيلة» يحسن من صورة اليهود (وذلك لتوظيف التاريخ في خدمة الرؤية الصهيونية الاختزالية) كما أنه جعل رفض اليهود للاندماج جزءاً أزليًا من الطبيعة البشرية اليهودية: ولترهبوا أيها العرب جانب شمشون الإسرائيلي الذي سيحطم القاهرة وبغداد وبيروت في ضربة ذرية واحدة، والذي سيلك السد العالى وسيضرب المناطق الأهلة بالسكان حتى ولو أدى هذا إلى فنائه شخصاً!

ومن التفاصيل التى يهملها التاريخ الصهيونى أن ماساداه لم تكن على جانب كبير من الأهمية، فنحن نعرف أن القائد الرومانى تيتوس رحل عن فلسطين بعد أن أخمد الثورة الهودية ولم يشأ أن يضيع وقده فيما لا يفيد، فترك القلعة لحاكم فلسطين الرومانى ليفتحها بالطريقة التى يراها. فضرب الرومان الحصار حول القلعة لمدة ست سنوات ثم اقتحموها بعد أن اختر قوا الأسوار التى شيدها اليهود وبعد أن أضرموا النار فى سورها الحشيى ثم فى القلعة ذاتها. وإذا ما أخذنا فى الحسبان أن التمرد اليهودى كله لم يكن مصدر قلق كبير للإمبراطورية الرومانية لأن فلسطين لم تكن على جانب كبير من الأهمية، وإنما كانت مجرد بلد صغير يسبب شيئًا من الصداع للإمبراطورية التى كانت ترغب فى فرض "السلام الرومانى" على الشعوب ونجمحت فى ذلك إلى حدًّ كبير. وإذا ما عرفنا أن التمرد الشعبى اليهودى كان محكومًا عليه بالفشل من البداية بسبب قرة روما الإمبريالية (وكان يوسفوس

الذى زار روما يعرف هذا تمام المعرفة ، ولذلك كان من دعاة الاستسلام). [ذا ما عرفنا كل هذا ، فإن واقعة ماساداه تفقد كثيراً من بريقها الأسطورى وتصبح واقعة لا أهمية لها فى تاريخ البشرية أو فى تواريخ الجماعات اليهودية ذاتها ، تماماً مثل أنف كليوباترا الذى كان يظن بعض المؤرخين أنه لوطال قليلاً لنفير مجرى التاريخ ا

#### فلأفيوس كومبلكس،

ولكن من أكثر الأشياء قحة وتزيفًا إغفال الكتابات الصهيونية ذكر حقيقة أن هناك مصدراً وحيداً ومشكوكا في أمره لواقعة ماساداه - هذا المصدر الوحيدهي كتابات المؤرخ اليهودي يوسفوس فلافيوس (٣٨\_-١٠٠م) واسمه العبري الأصلي هو يوسف ماتينياهو هاكوهين ا وهو سياسي وقائد عسكري ومؤرخ يهودي من أسرة فريسية أرستقراطية وصفه أحد المراجع بأنه شخص شديد الطموح ولا ضمير له. وعلى الرغم من أن التعليم الذي تلقاه يوسفوس كان تعليمًا دينيًا يهوديًّا وحسب، فإنه (كما يبدو) كان على دراية كبيرة بالعالم، فقد سافر إلى روما وتعرف على مدى قوتها واستنتج عبث الوقوف أمام هذه القوة. وحينما نشب النمرد اليهودي عينته الحكومة اليهودية الجديدة قائلًا عسكريًا لمنطقة الجليل، وهي منطقة كانت معروفة بخصبها وثرائها، كما أنها كانت تعد أهم منطقة من الناحية العسكرية، لأنه كان من المتوقع أن يأتي الرومان من الشمال وأن يقابلوا أول من يقابلوا تحصينات هذه المنطقة العسكرية. وحينما وصل الرومان، سرعان ما تساقطت التحصينات والمدن اليهو دية الواحدة تلو الأخرى، فحاول يوسف هاكوهين الهرب ولكنه لم يفلح إذ أبقاه جنوده برغم أنفه (ويبدو أن علاقة هاكوهين بجنوده لم تكن طيبة بسبب الأنتماءات الطبقية، فالقائد كان فريسياً ثريًا مترددًا في قراراته على علاقة طبية بالأثرياء المتحالفين مع روما ويعيش وسط جنود قنانين من الفقراء). ثم فر القائد والجنود إلى أحد الكهوف، وهناك قرر الجنود الانتحار بطريقة جماعية. فقام هاكوهين بعمل القرعة بنفسه بطريقة كفلت له أن يكون آخر المتحرين، ثم أشرف على عملية الانتحار ذاتها. وحينما لم بيق إلا هو وشخص آخر أقنعه بالاستسلام للرومان بدلاً من الانتحار، وحينما مثل هاكوهين بين يدى القائد الروماني فلاقيوس فسبسيان، ادعى النبوة وتنبأ للقائد الروماني أنه ينتظره مستقبل باهر وأنه سيتبوأ عرش روما. بعد هذا، قام هاكوهين المتنبئ بحملة إعلامية (ابروباجندا) على حد قول الموسوعة اليهودية) للترويج لنبوءته ثم غيَّر اسمه من يوسف إلى يوسفوس واتخذ اسم القائد الروماني اسماً ثانيًا له وأصبح يُدعى يوسفوس فلافيوس.

كل هذه الحقائق النفسية تؤدى بنا إلى الشك فيما يقوله يوسفوس بخصوص ماساداه، بل ويمكننا القول إن هناك ما يمكن تسميته به عقدة فلافيوس، أو افلافيوس كومبلكس (وليس الماساداه كومبلكس على حد قول إستيوارت إلسوب). فهزيمة يوسفوس ثم إشرافه على انتحار جنوده قد تركت أثراً عميقاً فيه، وسببت له كثيراً من الآلام النفسية (فنحن نفترض أنه إنسان مثلنا يأكل ويشرب ويحب ويتعذب). فهذا الرجل الذي أشرف على ذبح إضوانه في الدين وفي القتال، والذي انسل كالشعرة من المجين بعد أن أتي بغملته، ثم نحول إلى داعية للرومان يتقل مع القوات الرومانية أينما ذهبت مبشراً وداعياً للاستسلام للإمبراطورية، كان يشغل أهم منصب عسكرى وكان مستولاً عن الهزيمة. لا غرو إذن أن يحول أن يحوض إخوانه فيها نجد كان المخطئة إعلامية باهرة، وكانت كتاباته من قبيل الإفراز لهذه الكومبلكس، ففيها نجد كان الفضائل والخلال الأسطورية التي لا يتحلي بها إنس ولا جان، خصوصا إذا الولايات المتحدة النشطين، الذين يحضرون كل المهرجانات الصهيونية ويدافعون عن الولايات المتحدة النشطين، الذين يحضرون كل المهرجانات الصهيونية ويدافعون عن إسرائيل على صفحات الجرائد دفاعاً بطولياً ثم يستمرون في حياتهم البابلية العفنة حسب مقايسهم الطاهرة!).

وقد قضى يوسفوس بقبة أيامه فى روما حيث كتب بعض المؤلفات من أهمها كتاب تاريخ البهود (٧٥م) حاول فيه أن يدافع عن أعمال تبتوس فى فلسطين أمام البهود. وأن يدافع أيضاً عن البهود أمام الرومان. وقد حاول فى الوقت نفسه أن يلتمس الأعفار لنفسه لانشقاقه على بنى جلدته. وقد صور يوسفوس الحرب البهودية من وجهة نظر «فويسية» على أنها حرب من صنع بعض المهووسين (أو القنائين)، حرب لم يردها شعب البهود وإغا قُرضت عليهم من قبل جماعة من «اللصوص» لم تترك إثما دون اقترافه. وكتابه الثانى قدم البهود ذو طبيعة اعتذارية، فهو كتاب يدافع عن البهود ويصف عاداتهم وأخلاقهم بطريقة تحبيهم إلى النفس، وهو فى معظمه كتابات اعتذارية تسويفية. وقد وصفته الموسوعة البهودية بأنه لا يعتدبه مؤرخا، فطموحه كان أساساً طموحاً أدبياً، ووصفت كتبه بأنها ذات قيمة أدبية بالدرجة الأولى، ولكنه بقدرة قادر تحول إلى مصدر أساسى ووجد لواقعة تصبح ركيزة أساسية للرؤية الصهيونية.

هذا إذن هو المصدر الوحيد المعروف لواقعة ماساداه، وهو مصدر (أدبي؟ مشكوك في قيمته التاريخية. ونحن لو نظرنا بقليل من التمعن لحادثة ماساداه كما وصفها يوسفوس لوجدنا أنها تتصف بكثير من سمات الحواديت الميلو درامية:

- الموقف المبدئ موقف ميلودرام للغاية لا مخرج منه ألبتة إلا بانفجار أبو كاليبسى،
   فالأبرياء يحاصرهم الرومان حصاراً كاملاً وكأنهم يد القدر الذي لا راد لقضائه.
- يتخلل هذا العمل الأدبى المناظر مؤثرة، كما أننا نجد مأسى الحرب ومناظرها المهائلة
   وقد صورت بشكل نابض بالحينة وتصل إلى الذروة في البانوراما الخاصة بتحطيم
   الهيكل (على حد قول الموسوحة اليهودية).
- \* يلاحظ تركيز يوسفوس على التفاصيل ربحا ليزيد من استمناع القارئ بهذا العمل الأدبى أو ربحا ليمكنه من معايشة التجربة الميرة بشكل مباشر. يقول المؤرخ اليهودى: «حينما استولى الرومان على القلعة كان الأثاث لا يزال محتفظاً بكل بهائه، أما القمع فكان متوافراً وبكميات كبيرة، والفاكهة كانت لا تزال طازجة وناضجة، وإلى جانب كل ما تشتهيه الأنفس المدوانية غير السوية، فالقلعة كانت مزودة على حد قول يوسفوس «بكميات هائلة من الأسلحة تكفى عشرة الاف رجا، (بينما كان عدد للحاصرين سنة آلاف وجا، ما أذكر).
- \* تدور القصة حول شخصية بطولية خارقة البطولة ، أعنى شخصية إليعازر قائد اليهود المحاصرين، وأول من توصل لفكرة الانتحار بعد أن تعرف على حقيقة الموقف أو المأزق العسكري الذي وقع فيه هو وأصحابه وأتباعه. وأبعاد شخصية إليعازر كما رسمها يوسفوس أقرب إلى أبعاد شخصية شمشون، يجمع إليعازر كل اليهود ويلقي فيهم خطبة عصماء يعقبها مناقشات ومداولات طويلة يقول فيها: (إن الإله الذي اختار الشعب اليهودي قد غيَّر رأيه وقرر تحطيم شعبه، والشواهد على ذلك كثيرة، فقد قُتل عددٌ كبير من اليهود وسقطت القدس ذاتها ثم حُرفت وخُربت على يد أعداننا وكنا نأمل في البقاء [وليس الانتحار؟] ولكن الإله قد أقنعنا بأن كل أمالنا إن هي إلا عبث وهرام، فالقلمة التي كنا نظن أنها لا تُهزم [مثل جيش الدفاع الإسرائيلي] ثبت أنها لا تصلح وسيلة للخلاص. وعلى الرغم من أنه يوجد لدينا الكثير من الطعام والشراب، فإن الخلاص نفسه في حكم المستحيل، بل إن النار التي كانت ترسل الرياح بلهيبها على الأعداء، عادت فهبت على الحائط الذي بنيناه حاملةً اللهب علينا نحن\_لا بمحض إرادتها وإنما علامة على غضب الإله علينا بسبب ذنوبنا العديدة» (كانت الريح قد حبت على النيران التي أضرمها الرومان حول القلعة فلفحتهم ألسنة اللهب، فقرر اليهود المحاصرون أن هذه ولا شك هي إرادة الإله، ولكن حينما هبت الربع في اتجاه مضاد تيقن إليعازر أن هذا ولا شك هو علامة غضب الإله). ويطلب إليعازر في نهاية الخطبة

أن يُقتل الأطفال أولا ثم الزوجات ثم «يقتل الواحد منا الآخر. ولكن قبل كل شيء فلتلف نقودنا وقلعتا بالنيران، حتى يخفق الرومان في الإمساك بأجسادنا أو الاستيلاء على أموالنا عما سيدخل على قلوبهم الحزن» (وهذه تفاصيل غير بطولية من وجهة نظر أديية محضة، فالبطل التراجيدي الحقيقي ذو الأبعاد الشمشونية لا يذكر أموراً دنيوية مثل النقود، فما بالك بإليعازر الذي يساويها بجسله بل بالقلعة الشامخة ذاتها رمز وحدة الشعب البهودي 12 إن في هذا تسطيحاً وأيما تسطيع وتفريعًا للأسطورة من محتواها المبطولي الخرافي . . هل سمع أحد عن المبالغ التي كان يحملها يوليسيس أو حتى الإسكندر المقدوني 19).

\* دارت بعد الخطبة - كما قلنا - مناقشات ومداولات دوّنها يوسفوس بنشاط شديد . ولا تدرى إن كان أحد المتداولين قد أشار إلى أن الانتحار ليس إحدى الفضائل اليهودية وأن الدين اليهودي ينهى عنها ، فالفرد اليهودي حسب التشريع اليهودي لا يملك حياته أو نفسه ، (حسبما جاء في موسوعة الدين اليههودي لوريلوسكي) ، ولهذا يجب دفن اليهودي الذي ينتحر خارج مقبرة اليهود أو إن دُفن فيها فهو يُدفن منفصلاً (فودفن المتحرين الهذا السبب ليس عادة يهودية وإنما بدعة صهيونية / إسرائيلية غير دينية) . ولا ندري إن كان أحد المتداولين قد أثار مع إليعازر مشكلة معرفته للإرادة الإلهية وأن ادعاء معرفة هذه الإرادة هو ادعاء للألوهية . ومهما كانت طبيعة المداولات ، فإن قرار الانتحار قد اتخذ ونفذ . وتصل الأحداث المتيرة إلى قمتها في قالمنظر الأخير وحينما ينظر آخر الأحياء في ماساداه إلى الجث ليتأكد من أن الجميع قد ماتوا . . وحينما يتأكد من ذلك يضرم النار في القلعة ، ويقوة ساعديه يضمد سيفه كله في جسده ويخر صريعًا إلى جوار أقاريه - فهل هذه هي النهاية؟!

\* لا إنها لبست النهاية، وإغاهى نهاية «القصة داخل القصة»، وهى حبلة بلاغية معروفة كنت أدرسها مع طالباتى فى الجامعة فى محاضراتى عن الشعر الإنجليزى. فالقصة إذا كانت غير معقولة ولا يمكن تصديقها، يحاول الكاتب عادة أن يعفى نفسه من مسئولية تقديمها مباشرة للقارئ ويلجأ لخلق شخصيات قصصية تقف بين عالم الواقع وعالم الوهم وتقوم بحكاية القصة الرئيسية بنفسها. ومن هنا كانت التسمية «قصة داخل قصة»، وعادة ما غثل القصة الأولى الإطارية مرحلة وسطا بين عالم الحقيقة وعالم الوهم وذلك حتى لا يباغتنا الانتقال من العالم الأولى إلى العالم المثنى. وهذا هو ما فعله يوسغوس القصاص الماهر بقصة ماساداه.. فكل التفاصيل والخطب والمناقشات

والمداولات والمناظر الأخيرة المؤثرة التى ذكرها، ما كان فى مقدوره أن يعرضها علينا مباشرة وما كان بمستطاعه أن يتركها دون ذكر مصدرها الذلك يذكر المؤرخ أن الجميع قد لقوا مصرعهم بهذه الطريقة البطولية ما عدا إحدى قريبات إليمازر امرأة لاتفوق الأنتحار المتحددة وعلمًا» (تشبه يوسفوس من بعض الوجوه وتفر مثله من الانتحار الجماعى حتى تخلد ذكرى ماساداه!)، وتهرب هذه المرأة ومعها ثلاثة أطفال وامرأة الجماعى حتى تخلد ذكرى ماساده!)، وتهرب هذه المرأة ومعها ثلاثة أطفال وامرأة الإطارية المرحلية هى التى سمعت الخطبة وهى التى سجلتها بكل حذافيرها من أجل المقيقة والتاريخ والعلاقات العامة، وأعتقد أن مدمنى الأفلام الملودرامية يعرفون ضوورة إنقاذ فرد أو اثنين فى آخر لحظة ليقصوا علينا تفاصيل الكارثة المهولة وإلا وقعنا في مشكلات لا حصر لها ولا عدد بخصوص الحبكة! والعهدة دائمًا على الراوى!

ووصفنا لتواريخ يوسفوس بأنها أعسال أدبية ليس من قبيل التعسف في شيء،
 ف «الموسوعة اليهودية» ذاتها تصف هذه التواريخ بأنها «أعمال أدبية راقية مأوصافها
 ملحمية بمعنى الكلمة» و«مناظرها مؤثرة بشكل مرن».

ووصف الموسوحة لكتابات يوسفوس لا يختلف كثيراً عن وصف هر تزل لفكرة الدولة الهودية، فهو يصفه الم تزل لفكرة الدولة الهودية، فهو يصفها في مطلع مذكراته بأنها ففكرة أدبية و وقصة رائعة - أى أنها شيء مستق مع نفسه، صورة مجازية أو أسطورة اختزالية تولد في وجدان الصهاينة ثم تحال أن تفرض نفسها على الواقع التاريخي المركب بقوة السلاح. ولعل هذا الجانب والأدبي أو والأسطوري في المقل الصهيوني هو الذي يفسر تضخم الجانب الإعلامي في الصراع العربي/ الإسرائيلي، فهو صراع يتم جانب كير منه خلال الإعلام والصحافة والكنب والقصص والكلمات (ولكن، مع اندلاع الانتفاضات المتنالية، فقد هذا الصراع كثيراً من بريقه الإعلامي، فالمذابح واللماء السنانة تغطي على الأكاذيب الإعلامية والقصص المهركة).

نحن، إذن، نتعامل مع عالم أسطورى اختزالى وليس مع عالم تاريخى مركب، ولكتنا حتى لو جردنا الواقعة من الإضافات اليوسفية الادبية ونظرنا لها بوصفها واقعة تاريخية أو حتى لو جردنا الواقعة من الإضافات اليوسفية الادبية ونظرنا لها بوصفها وجد مكان يسمى حتى حدثا إمبريقيا فإننا نكتشف أنها تحيط مناساداه، ولكن النساؤل يظل قاتماً عن الواقعة نفسها بوصفها حدثا إمبريقيا فيمض ماساداه، ودكن ابنساؤل يظل قاتماً عن الواقعة نفسها بوصفها حدثا إمبريقيا في معض الباحثين، ومن بينهم الباحثة اليهودية ويس روزمارين (جويش بوست ٢٤ آب أغسطس ١٩٧٣) أعلنت أن نتائج دراستها تؤكد أن قصة ماساداه محض خرافة وأسطورة، وأنه لا يمكن التدليل على سلامة الاكتشافات الأثرية التي تستد إليها هذه القصة.

#### كتاب الجنرال،

يذوب التاريخ إذن، وتتحول ماساداه إلى واقعة، بل وواقعة مشكوك فى مصدرها وأمرها، يفرض عليها أى اتجاه وتُحمَّل بأى محتوى. ويهذا، يصبح التاريخ مسألة بوباجندا وعلاقات عامة. لا غرو إذن أن تكلف الحكومة الإسرائيلية الجنرال يجال يادين رئيس أركان حرب الجيش الإسرائيلي ليكتب عن الواقعة. وقد وصف بن جوريون الجيش بأنه وخير مفسر للتاريخ ايضا، ولكن التوراة حسب التصور الصهيوني هي كتاب تاريخ مقدس. وحيث إن الهدف هو فيركة التاريخ من أجل العلاقات العامة، فإن التنقيب عن هذه الآثار تصاحبه ضجة دعائية ضخمة ويظهر في نهاية العملية كتاب ضخم مصور عنوانه: ماساداه: قلعة هيرود ومقاومة القائين الأخيرة - تأليف الجنرال بيجال يادين.

ويدل عنوان الكتاب على أنه كتاب تاريخ، ولكنك تقلب صحفاته عبنًا دون أن تجد أى الم المتاب على أنه كتاب تاريخ، ولكنك تقلب صحفاته عبنًا دون أن تجد أى التاريخ فيه، فهه كتاب انتقيب عن الآثار، وحسب. وهذا أمر منطق للغاية، لأنه إذا كانت ماساداه واقعة إمبريقية ثابتة تقف خارج أى سياق تاريخى فإن الاهتمام بها يترجم نف الى اهتمام لا بالنبض التاريخى الحى وإنما بالتحف والآثار، فهى أشياء إمبريقية نهائية (غامًا مثل الملودراما التى تسم بأن عناصرها واحدية نهائية متفجرة!). إن أى كتاب عن حادثة ما ذات أبعاد تاريخية حقة لابد له من أن يركز على الأسباب وعلى التتاثج، ولابد للمؤلف من أن يحاول أن بقيم البنية التاريخية التى يدرسها لا بوصفها بنية مغلقة على نفها وإنما بوصفها بنية مركبة في علاقتها بالعوامل المكونة لها (عوامل نشوء وتكوين البنية)، كما أن المؤرخ الحق هو من يحاول التوصل لبعض الأنماط من الظاهرة التى يدرسها حتى تساعدنا هذه الأنماط في التمامل مع واقعنا. فالظاهرة التى لا أستخلص منها أى معرفة والبنية المغلقة على ذاتها والتى لا تشير إلى أى شىء خارج نفسها لا يمكنا أن نفعل بها شيئًا سوى إسقاطها من حسباننا تمامًا لا تحرام أو الكوايس أو الخواط العارضة).

لا يسأل الجنرال عن مدى موضوعية وحياد مصدره التاريخي \_ يوسفوس \_ ولا عن الانتماءات الطبقية أو الدينية لمؤلفه، ولا يسأل عن الأسباب التي أدت إلى حدوث الواقعة وإنما يقدم لنا البنية التي يدرسها بحسبانها «حقيقة نهائية» و المرا واقعا» و «فكرة مطلقة» وهما تذكرنا بمصطلحات (وهي مطلقة لأنها نهائية ولا تشبر إلا إلى نفسها \_ وهي في هذا تذكرنا بمصطلحات الصهيونية الهيجلية المنفلقة على ذاتها، مثل الرض الميعاد» و«الأمر الإلهي» و «الحدود الأمنة»). ففي كتاب يقع في ٢٦٧ صفحة هناك وصف للواقعة (وصف وحسب) في أقل

من ست صفحات (معظمها صور)، وبعد هذا نسمم بكثير من التفصيل المل عن التصارات يادين ومجموعته الأركبولوجية، وعن عدد التطوعين الذين اشتركوا في الحفريات، بل وصورة من طلب التطوع والمقشة التي استُخدمت في كنس ماساداه والرواد الذين بدءوا التفكير في التنقيب عن ماساداه ... إلخ. ثم تظهر الواقعة مرة أخرى قبل خاقة الكتاب في فصل بعنوان النهاية الدرامية، حيث يقوم يادين بإعادة بعث التقاليد الأدبية الصهيونية ويعالج التاريخ بحسبانه شيئًا مثيرًا يوظف في التأثير على الرأى العام وليس ظاهرة تستخلص منها القوانين الإنسانية العامة والإفاط المتكررة.

وفي إطار هذه النبرة والتصور الإعلاميين، يمكننا تفسير كثير من جوانب الكتاب واهتماماته. فعثلاً، يتم تسليط الأضواء على اكتشاف الحمام الطقوسي لأن مثل هذا الاكتشاف يصلح مناسبة إعلامية ضخمة، وبالفعل يحضر الحاخام ديفيد مونتزبرج (الخبير في الحمامات الطقوسية وقوانينها) تحيط به كوكية من أتباعه ومريديه الحسيديين. وقد بدأ الحاخام في قياس الحمام ليرى ما إذا كان يتفق مع القوانين الدينية أم لا. وعلا القلق النفوس وتهدجت الأنفاس (وارتسم تعبير جدى على وجه الحاخام، ثم عقد حاجيه كأنه في شك عا إذا كان الحمام اكوشره (أي شرعيًا) أم لا. . ولكنه بعد أن أتم فحصه بعناية فائقة، أعلن بوجه تشم منه البهجة أن الحمام من أحسن الحمامات على الإطلاق؛ فهو يتفق مع قوانين الشريعة؛ (كتاب الجنرال ص ١٩٦). وبطبيعة الحال، لم يدع الجنرال الفرصة تمر دون أن يقوم بتصوير الحاخامات بنفسه. وأنا أعلم طالباتي أن الأعمال الأدبية الناجحة لابد وأن تشوق القارئ دائمًا، وأن الأديب الناجح يعرف كيف يصل بعمله إلى قمم فرعية قبل أن يصل إلى الذروة النهائية، والواقع أن يادين قد فعل ذلك على أحسن وجه. وأنا لا أعارض الصورة للجازية ولا أرفض الكتابة الأدبية، بل وأرى أن اللغة المجازية لها دور أساسي في عالم التكنولوجيا ذي البعد الواحد وفي العملية الإدراكية، ولكننم أقف بضراوة ضد اللغة المجازية التي تدُّعي أنها الواقع التاريخي، ففي هذا خلط وأي خلط بين المستويات، تمامًا كما فعل هرتزل حين خلط بين الأسطورة والواقع، وكما يخلط بعض اليهود بين التوراة والتاريخ، وكما يخلط الصهاينة بين أرض الميعاد وفلسطين، وكسما يخلط الإسرائيليون بين الحيدود المقدسة والحدود الآمنة والحدود التاريخية والحدود الفعلية والحدود المثالية والحدود المكنة!

وإلى جانب الحاخامات الحسيديين، هناك المتطوعات من الدول الإسكندنافية (وما أهراك ما الدول الإسكندنافية 1) مرتديات البكيني. وأنا من المؤمنين بأنه لا توجد ضرورة ملحة لنشر صور الباحثات بالبكيني في كتاب له أبعاد قومية/ تاريخية/ دينية اللهم إلا إذا كان هناك علاقة عضوية بين الصور وبين موضوع البحث. وحتى إن نُشرت صورة من هذا النوع فليس هناك من ضرورة للتعليق على المايوه! ولكن كتاب الجنرال الأركيولوجي عن ماساً داه توجد به صورة فتاة ترتدي البكيني كُتبت تحتها هذه العبارة «أكبر صعوبة تواجه من يعيش في ماساداه هو الحرارة المرتفعة بعد هطول المطر . . . والمايوه البكيني [وليس الانتحار؟] هو أحد الحلول لهذه المشكلة، ولأن الهدف هو العلاقات العامة، كان لابد من أن تدعم هذه الحقائق المنعشة بالصور (تمامًا مثل إعلانات الكوكاكولا المعادية للأيديولوجية والفكر!). وبالفعل نرى صورة المناضلة الحسناء شاهداً ناطقاً على شيء لا أعرفه بالضبط، إذ يبدو أنني لا يمكني استخلاص قوانين عامة من مثل هذه الصورة، فالجسد الجردبنية مغلقة على نفسها. . أمر واقع وحقيقة مطلقة ا ولكن زوجتي-التي تفهم في أمور الدنيا النسائية أكثر مني\_أخبرتني بعد نظرة عابرة أن بشرة الفتاة لم تلوحها الشمس، وأنه يبدو أنها خلعت ملابسها كي تلتقط لها الصورة. ومما يدعم من شكوكنا السياحية الإعلامية (لأنها شكوك لا علاقة لها بماساداه ولا بالتاريخ ولا بأي شيء إنساني) أن الفتاة تمسك في رقة متناهية بمنخل تمسك بجانبه الآخر امرأة ترتدي ملابسها كاملة بل وترتدي إيشاريًا! هل هو استخدام الـ "السيكس أبيل" ) Sex appeal أي «الجاذبية الجنسية») من أجل تدعيم أسطورة ماساداه ومن أجل التفسير البكيني للتاريخ؟ ولكن هل بمكن لفتاة مرتدية البكيني أن تثبت شيئًا أو تنفي شيئًا عن أي شيء يخرج عن النطاق الصغير لجسدها مهما كان جماله ومهما كانت جاذبته؟

ويتوج الكتاب النضائى بفصل عن مجموعة الطوابع والمدالية التذكارية التى أصدرت عناسبة اكتشاف ماساداه. لكن الكتاب لا يذكر شيئًا عن ثمنها الأصلى وثمنها الحالى والمبالية اكتشاف ماساداه. لكن الكتاب لا يذكر شيئًا عن ثمنها الأصلى وثمنها الحالى والأرباح التى سيحققها الهواة فى المستقبل الزاهر وفى الأيام الوردية المقبلة. وفى الكتاب إثمارات كثيرة لها دلالات عميقة؛ فالكتاب ينهنا إلى أن أول من اهتم بموضوع التنقيب عن ماساداه هم أعضاء الإرساليات الأمريكية فى فلسطين، ولعل هذا الاهتمام الأمريكي/ الصهيوني الإسرائيلي هو مؤشر آخر على مدى عمق الارتباط الوجداني بين الشعب الأمريكي وأعضاء التجمع الاستيطاني فى فلسطين، وهو ارتباط يتخطى أحيانًا المسالح الاقتصادية الذاتية، فالوجدان الأمريكي والإسرائيلي يرتبطان بالريادة والعنف ومعاداة التاريخ والاستيطان والإبادة.

إن بعض الصدف قد ترقى إلى مستوى الرمز، ولعل جنسية أمين متحف ماساداه

وجنبة زوجته هي إحدى هذه الصدف الرمزية، فكلاهما يأتي من دولة استيطانية مبنية إما على الإبادة وإما على الإحلال فأمين المتحف يهودي من جنوب إفريقيا، أما زوجته المرشدة فهي يهودية من الولايات المتحدة، وكلاهما هاجر ليعيش في ظلال المتحرين!

ولكن لم ببحث عن الصدف لنحولها إلى رموز، والكتاب ثرى بالقصص الغنية بالدلالات الجاهزة؟! يقول يادين في كتابه إنه بعد أن قام اليهود بطرد الرومان من ماساداه عاشوا فيها لمدة ست سنوات كجماعة نحيا حياة «عادية للغاية» ودن تدخل من أحد. وقد فاجأتني عبارة «عادية للغاية» ولا تدخل من أحد. وقد العبارة لوصف الحياة داخل قلعة محاصرة لمدة ست سنوات. قد تكون حياة بطولية أو التحارية أو استشهادية أو نبتشوية، سمها ما شئت، ولكنها لا يمكن أن تُوصف بأنها انتحادية أو ولكن تصورنا لما هو «طبيعي» أو «عادي» هو في نهاية الأمر أساسي لتصورنا للحياة كما ينجله الصهاينة هو «واقع منفصل لمصاحرة» وبهذا تصبح ماساداه الطبيعية والدعادية للغاية القاعدة وليست مسلح محاصر»، وبهذا تصبح ماساداه الطبيعية والدعادية للغاية القاعدة وليست

### اليعازر الجديد،

من صفات النماذج المركبة أنها لا ترى الملومة في إطار غط، وهذا ما لا يضعله الصهاينة لأنهم يدورون في إطار النماذج الاختزالية. وما سنحاول أن نفعله في بقية مذا الفصل أن نحدد معنى المعلومة من خلال ربطها بمعلومات أخرى، بحيث تدرك المعنى من خلال النمط المتكور.

ورد في كتاب يادين نقلاً عن يوسفوس هذه العبارة: «لم يفر إليعازر، ولم يسمح لأحد بالفراره. وقد استرعت انتباهي هذه العبارة الرهبية لأنها تفترض أن القرار لم يكن بالإجماع، فقد كان هناك من يريد الاستسلام والبقاء. ولكن إليعازر الذي يدعى معرفة إرادة الإله (ومسار التاريخ اليهودي الذي يعبر عن هذه الإرادة) قرر فرض ماساداه فرضاً.

والحركة الصهيونية هي تبد لهذا النمط، فهي لا تختلف كثيراً عن إلبعازر في رؤيته الانتحارية. فهي تدعى لفسها محورية تاريخية لا تمتلكها. وانطلاقاً من هذه الشرعية الوهمية، فإنها نقف ضد مسار التاريخ، وتفرض على اليهود تصوراتها بخصوص ما تسميه والشخصية اليهودية الانتحارية، ثم تلقى بالإسرائيلين في أنون الحرب المرة تلو المرة، مدعية أن الجحيم الإسرائيلي والوطن اليهودي المفصل هو الفردوس الأرضى

الحقيقى الذى يطمح إليه كل يهودى سوى أ وياسم المعرفة النبوية الباطنية وللحقيقة»، سلمت الصهيونية يهود أوربا إلى النازى فى نظير تسلمها النخبة الصهيونية الحقيقية (نخبة من أفضل العناصر البيولوجية كما قرر أبخمان)، وباسم هذه المعرفة أطلقت النيران على يهود العراق ليهاجروا إلى أرض الميعاد.

وباسم هذه المعرفة، ارتكبت علة وقائع انتحارية. . ففي أواخر الثلاثينيات من القرن الماضى حاولت سلطات الانتداب البريطانية وقف الهجرة الصهيونية غير الشرعية لفلسطين لأسباب عدة لعل من أهمها أن أهل البلاد كانوا يقاومون هذه الهجرة الفلسطين لأسباب عدة لعل من أهمها أن أهل البلاد كانوا يقاومون هذه الهجرة الاستيطانية/الإحلالية) بكل ما أوتوا من قوة، عاجعل مسألة الحفاظ على الأمن الداخلي في فلسطين مسألة معقدة للغاية، هذا فضلاً عن أن البطالة كانت قد وصلت إلى أعلى معدل لها في تاريخ فلسطين . ويبدو أن الإنجليز كانوا غير متحمسين للهجرة اليهودية لا لهذه الأسباب الداخلية آنفة الذكر وحسب، وإنما أيضا بسبب اعتبارات خاصة تتعلق بصراعهم العسكرى مع النازيين ، إذ يبدو أن الهجرة اليهودية غير الشرعية كانت تتم بجوافقة ومؤازرة الجستابو الذي كان يريد إثارة الاضطرابات والقلاقل في المستعمرات الإنجليزية . بل وكان يستخدم الهجرة اليهودية في كثير من الأحيان وسيلة يتسلل عن طريقها الجواسس النازيون لنطقة الشرق الأوسط.

لكل هذه الأسباب، حاولت السلطات البريطانية تحويل سيل المهاجرين اليهود من فلسطين إلى أى مستعمرة إنجليزية أخرى. ولكن السياسة الإنجليزية، التى كانت تأخذ فى الحسبان صالح الإنجليز والعرب بل واليهود أنفسهم، كانت تتعارض مع الرؤية الصهيونية، ولذلك أخذ الصهاية زمام الأمور فى أيديهم وحاربوا من أجل رؤياهم بكل المهيونية، ولذلك أخذ الصهاية زمام الأمور فى أيديهم وحاربوا من أجل رؤياهم بكل بعولة وانتحارية مضحين بعياة مئات من المهاجرين اليهود. ففى ديسمبر سنة ١٩٤١ وصلت سفينة ستروما وهى سفينة ماشية قديمة متهالكة موشكة على الفرق إلى ميناء إستنبول حاملة ٢٦٩ مهاجراً يهودياً غير شرعيين من البلقان، فمنعتهم السلطات التركية من النزول. واقترحت السلطات البريطانية إرسالهم لأى مستعمرة بريطانية. ولكن الكوكالة اليهودية بانطلاقاً من رؤيتها الصهيونية الاختزالية لليهود بوصفهم يهوداً لا يمكنهم العيش إلا فى الأرض اليهودية ، كانت مصممة على أن يذهب المهاجرون إلى فلسطين، وفلسطين وحسب. ولمدة شهرين دخلت الوكالة اليهودية فى مفاوضات طويلة مناسلطات البريطانية من أجل الحصول على تأشيرات، ولكن السلطات البريطانية من أجل الحصول على تأشيرات، ولكن السلطات البريطانية على إصدار تأشيرات إلا للأطفال بين سن ١١ و ٢١. وحينما تحوك

القارب في ٢٤ فبراير، غرق في وسط البحر بعد حدوث انفجار، ولم ينج إلا فرد واحد، وأعلنت الوكالة أن الحادث كان حادث «انتحار جماعي» وألقت باللوم على السلطات البريطانية -وليس من الصعب تخمين سبب الانفجار.

ولكن إذا كان هناك مجال للتخمين في حالة السفينة ستروما، فإن حادثة السفينة باتريا لا تترك مجالاً للشك في أن فلافيوس كومبلكس لا يزال قوياً في الأرساط الصهيونية! ففي ٢٤ نوفمبر ١٩٤٠ كانت سفينة باتريا تحمل بعض المهاجرين اليهود غير الشرعيين تمهيدًا لترحيلهم لجزر موريشيوس. ولكن، في اليوم ذاته، ضرب جرس الإنذار في السفينة وطلب من الركاب أن يقفزوا طلبًا للنجاة ثم مُمم صوت انفجار. وفي أقل من رُبع ساعة غرقت السفينة وقُتل في هذا الحادث ٢٤٠ مهاجراً وعد من رجال الشرطة، وأعلنت الوكالة اليهودية كالمعتاد أن الحادث هو انتحار جماعي فقد أثر المهاجرون الموت على البعد عن الوطن الصهيوني! ثم بدأت التسويفات الأديبة، فقام أرثر كوستلر (يوسيفوس العصر الحديث) بالتعبير المنمق عن وجهة النظر الصهيونية: القدنسف المافرون سفينتهم لأنهم وصلوا إلى نهاية رحلتهم (الموقف المبلودرامي والنهايات المتشنجة دائمًا!)، فقد كانوا مهددين لا بالترحيل إلى أوربا وإنما إلى جزيرة استوائية دون أى أمل في العودة. ولكن هؤلاء القوم كان عندهم حساسية ضد الأسلاك الشائكة، وحينما يصل المرء إلى هذه المرحلة فإنه لا يمكنه الاستماع إلى صوت السلطات المتعقل، وإنما إلى صوت يوم . . بوم!! وقد نشر هذا الكتاب عام ١٩٤٩ أي بعد مرور ثمانية أعوام من تاريخ إثبات لجنة التحقيق في الحادثة أن الانفجار كان متعمدًا، وأن الذي قام به مجموعة منظمة من الإرهابين الصهاينة الذين تسللوا من الشاطئ وفجروا القارب دون استشارة المهاجرين. وقد قيل آنذاك إن هذه العصابة تسمى لجماعة إرجون الإرهابية ا ولكن ثبت فيما بعد أنها لم تكن جماعة أرجونية/ إرهابية وإنما كانت منظمة الهاجاناه التابعة للوكالة اليهودية ذاتها هي التي فجرت السفينة لمنع سفرها وذلك لإثارة الرأى العام العالمي ضد بريطانيا وللتحريض على إلغاء القيود الفروضة على الهجرة اليهودية إلى فلطين.

ويقال إن الغرض الأصلى من العملية كان هو تفجير موتور باتريا وحسب حتى تتعطل، وأن السفينة نسفت بأكملها عن طريق الخطأ (ويبدو أن التكنولوجيا الصهيونية مدمرة أكثر من اللازم\_قارن حادثة ليبرتى على سبيل المثال). ثم اخترعت فكرة الانتحار الجماعي فيما بعد للتغطية والتمويه. وفي اجتماع عقد عام ١٩٤٢، احتج رئيس الوكالة اليهودية في ألمانيا على السياسة الصهيونية المعادية للإنجليز، ولمح لمح وحسب إلى أن حكاية انتحار باتريا الجماعي «بروياجندا» فارغة، فقام أحدهم بمحاولة اغتياله في أثناء عودته لمنزله في نفس ذلك اليوم!

ويبدو أن البروباجندا الصهيونية نجحت في تغليف الانتحار وترسيخه في وجدان ضحايا فلافيوس كومبلكس. ففي عام ١٩٦٠، أقيم احتفال لإحياء الذكرى السنوية لإغراق باتريا! وقد حضر الاحتفال الأشخاص الذين قاموا بالتفجير، وأولئك الذين نجوا من الحادثة (وتخلف عن حضور الاحتفال أشباح الغرقي نساء كانوا أم أطفالاً أم رجالاً!). ولا يزال إليعازر الصهيوني الجديد الذي قام بتفجير السفينة شخصية معروفة تعمل في ميناء حيفا!

لا «لم يفر إليمازر ولم يُسمح لأحد بالفرارا»، ولم يستشر أحد من المهاجرين ولا الإسرائيليين ولا الجنود الاحتياط في خط بارليف لمدة ست سنوات: التاريخ في خدمة المهابونية! ومع هذا، لابد وأن ننبه إلى أنه في أثناه حرب أكتوبر لم يتسحر أحد من المحاصرين في خط بارليف، بل استسلم كل الأحياء على أحدث الطرق العلمية المتحضرة. وفي أحد هذه المواقع، سأل الجنود قيادتهم بتهكم إن كان المطلوب هو القتال حتى الموت لإقامة ماساداه ثانية، فأناهم المرد بالاستسلام على أن يستسموا أسام عدسات التليفزيون المصرى. أما الجنود الإسرائيليون الذين انتحروا في أثناء عملية لبنان، فيبدو أنهم قاموا بفعلتهم هذه يأساً من الحرب وثمنها الفادح، إذ لم يكونوا داخل موقع مُحاصر، وبالتالي فإن انتحارهم لم يكن من أجل المدولة والمثل الصهبونية وإنما كان احتجاجاً عليها.

إن الهدف السباسى من كل هذه الضجة حول ماساداه، والآثار اليهودية الإسرائيلية بصفة عامة، هو محاولة صهينة الشباب من جيل الصابرا أو غيره ومحاولة لربطهم بالتاريخ اليهودى القديم. لكن الواقع أن قطاعات واسعة من الشباب الإسرائيلي لا تُعير هذا التاريخ اهتماماً كبيراً. كما أن التركيز الزائد على الآثار هو محاولة للبرهنة على وجود جذور تاريخية لدولة إسرائيل الحالية تمتد في أغوار الماضى اليهودى في فلسطين للتأكيد على صحة سياسة الحركة الصهيونية في مواجهة اضطهاد اليهود من جانب والاستفادة من تضحياتها المستمرة في مواجهة هذا الاضطهاد من جانب آخر. والحركة الصهيونية، في إشاعتها لهذه الأساطير الانتحارية عن الذات اليهودية، تحاول أن تؤثر في الرأى العام العالمي والعربي وأن تكسب كثيراً من المعارك النفسية والفعلية دون خوض أي حرب.

ومع اندلاع الانتفاضة، لا يتحدث الصهابة عن النهابة في الإطار الانتحارى لماساداه. فيهوشفاط حركبي، وآرييل شارون، وكلاهما تحدث عن نهاية الكيان الصهيوني، لم يشيرا إلى ماساداه وإنما إلى الطائرة المروحية التي ستأخذ بقية المستوطنين من على سطح السفارة الأمريكية، تمامًا كما حدث في فيتنام.

وقد تزايد بشكل ملحوظ عدد الجنود الإسرائيليين الذين يتحرون في مواجهة الضغوط النفسية وما تشكّله محاولة إخماد الانتفاضة من إرهاق. وقد شكّلت أكثر من لجنة تحقيق لدراسة هذا المرضوع. واستدت الظاهرة لتشمل المهاجرين الفلاشاء والسوفيت، إذ لوحظ أخيرا تزايد معدل الانتحار بينهم بسبب الإحباط الذي يعانونه في الدولة الصهيونية وفشلهم في تحقيق أحلامهم وآمالهم.

#### المسادره

مصدر المدلومات عن يوسفوس والثورة البهودية هو الموسوعة البهودية وكتاب ديورانت قصة الحضارة الجزء الثالث من المجلد الثالث المعنون قيصر والمسيح ترجمة محمد بدران، وبخاصة الباب الخامس والعشرون. واعتمدنا كذلك على كتاب كارل كاوتسكى المسيحية الفصل المعنون «البهود» وكتاب جرايزيل تاريخ البهود، وكتاب أويسترلى تاريخ إسرائيل الجزء الثانى. أما بخصوص «ماساداه» فقد استفدنا بالمراجع السابقة وكذلك موسوعة الصهيونية وإسرائيل (باتاى) وموسوعة المفاهيم والمصطلحات الصهيونية (المسيرى). «القاهرة: مركز المدراسات السياسية والإستراتيجية بالأهرام ١٩٧٥).

كتاب الجنرال يادين نُشر عام ١٩٦٦ (وأعيد نشره عدة مرات بعد ذلك) ونشرته دار وايدنفلد آند نكلسون. أما المعلومات الخاصة بحادثة إغراق السفيتين ستروما وباتريا فقد استقيناها من كتاب كرستوفر سايكس وآخرين: إسرائيل عند مفترق الطرق (ص٢٦٦د).

## الفصل التاسع محاولة تفسيس الإبادة النازية ليهود أوريا

«الأيقنة» هى نزع ظاهرة ما من سباقها الإنسانى، التاريخى والاجتماعى والثقافى، بحيث تصبح مرجعية ذاتها: مطلق يقبله الإنسان بلون تساؤل. . سر من الأسرار المقدسة الذى لا يمكن فهمه أو تفسيره وإنما يخشع أمامه. وهذا ما حدث لواقعة الإبادة النازية ليهود أوريا أو ما يسمى بالهولوكوست، وهى كلمة يونانية تعنى قحرق القربان بالكامل، (وتُشرجم إلى العبرية أحيانًا بكلمة الملحوقة»). وكنانت كلمة قمولوكوست، فى الأصل مصطلحًا دينيًا يهوديًا يشير إلى القربان الذي يُضحَّى به للرب، فلا يُشوى فقط بل يُحرق حرقًا كاملاً غير منقوص على المذبع، ولا يُصرف أي جزء منه لمن قدمً القربان أو للكهنة الذين كانوا يتعبشون على القرابين المقلمة للرب. ولذلك، كان الهولوكوست يُعدُّ من أكثر الطقوس قداسة، وكان يُقدَّم تكفيرًا عن جريمة الكبرياء. ومن ناحية أخرى، كان الهولوكوست هو القربان الوحيد الذي يمكن للأغيار أن يُقدَّموه.

ومن العسير معرفة سر اختيار هذا الصطلع، ولكن يمكننا أن نقول إن المقصود عموماً هو تشبيه و الشعب اليهودى، بالقربان للحروق أو المشوى وأنه حُرق الآنه أكثر الشعوب قداسة . كما أن النازيين، بحسبانهم من الأغيار، يحق لهم القبام بهذا الطقس . أو ربما وقع الاختيار على هذا المصطلح ليعنى أن يهود غربى أوربا أحرقوا كقربان الهولوكوست فى عملية الإبادة النازية ولم يق منهم شىء، فهى إبادة كاملة بالمنى الحرفى . ولكن حينما تستخدم الجماعات المسيحية الأصولية (الحرفية) فى الولايات المتحدة كلمة وهولوكوست، فهى تركز على جريمة الكبرياء، إذ ترى أن الإبادة عقاب عادل حاق باليهود بسبب صلفهم وغرورهم وكبريائهم.

ويُشار إلى الإبادة أحيانًا بأنها احرُبان، وهي كلمة عبرية تُستخدَم للإشارة إلى اهدم

الهيكل؛، فكأن الشعب اليهودي هنا هو الهيكل، أو البيت الذي يحل فيه الإله، والإبادة هي تهديم بيت الإله. وهذه الكلمة تُدخل حادثة الإبادة في التاريخ اليهودي المقدّس.

وهذه التسمية لها دلالة، فهى تجعل الإبادة النازية جزءً من تاريخ اليهود المقدس وتفصلها عن تاريخ أوربا الزمنى، المسرح الحقيقى الذى حدثت عليه واقعة الإبادة. ولذا، فإننا سنحاول في هذا الفصل أن نخرج الهولوكوست من دائرة التاريخ المقدس ونضعها داخل دائرة التاريخ البشرى في كل مستوياته: العامة (التاريخ الغربي) والأقل عمومية (التاريخ الألماني) والأكثر خصوصية (تاريخ الجماعة اليهودية في ألمانيا).

### السياق الحضاري الألماني للإبادة ،

بعد أن تناولنا السياق الحضارى العام للإبادة، يمكننا الآن أن نركز على جانب أكثر خصوصية؛ أى العناصر الخاصة بألمانيا ككل، بما فى ذلك الجماعات اليهودية، والتى أدت إلى نحول الإمكانية الإبادية الكامنة إلى حقيقة تاريخية.

لا يمكن اختزال هذا السياق في مستوى واحد أو عنصر واحد، بل لابد من إدراك أن هناك عناصر كثيرة متداخلة. ولنبدأ بالعنصر الفكري والفلسفي.

يمكن القول بأن المنظومة المعرفية العلمانية الإمبريالية اكتسبت حدة خاصة في ألمانيا الأسباب كثيرة من بينها تقاليد وحدة الوجود (الحلولية الكمونية) القوية التي تعود إلى جيكوب بومه والمعلم إيكهارت، وهي تقاليد ورثتها الفلسفة المثالية الألمانية وعمقتها ووصلت إلى ذروتها في فلسفة فخته الذي جعل من الذات مركز الكون. ولكن فخته طالب في الوقت نفسه بالقسضاء على الفرد (الشخص الإمبريقي)، وكان يحلم بالجمهورية الألمانية التي يُجنّد كل ذكر فيها من سن العشرين حتى موته، فهي جمهورية بخود لا مواطنين. وقد ربطت الفلسفة الألمانية المثالية الإنسان الفرد بالمطلق الذي يمكن أن يتجسد في الفرد (كما يمكن للفرد أن يذوب فيه). وحتى يصل الفرد إلى المطلق، أعيد تمريف العقل وتم توسيع نطاقه، ولم تَعُد هناك حدود تفصل بين عقل الفرد والعقل المطلق، في فلسفة المطلق، في هنا الحلولية الألمانية إلى قمتها في منظومة هيجل الشاملة التي تساوى بين المقدم والزمني، ثم يبلغ الحلول متهاه في فلسفة نبيشه.

في هذا الإطار، تم تعيين المطلقات مختلفة تكون هي موضع الحلول والكمون. وكان أول المطلقات الشعب الألماني العضوي (فولك)؛ موضع الحلول والكمون وصاحب الرسالة. وقد وكدت القومية الألمانية في أتون الحروب وتحت شعار الوحدة والمركزية، وصاحب ذلك تعميق مفهوم الشعب العضوى، والإصرار على الانتماء الكامل غير المشروط مقياسًا وحيداً للولاء، وطرح شعار «ألمانيا فوق الجميع» الذي تبناه أعضاء الشعب الألماني، ويُذلت للحاولات لإعادة صياغة الشخصية الألمانية لضمان ولاثها للد، لة المطلقة.

#### السياق الحضارى الغريى للإبادة ،

لابد أن نؤكد ابتداء أن النحولات الاقتصادية والسياسية في أي مجتمع لا تتم في فراغ مهما يكن مستوى هذه النحولات عمقاً أو ضحالة. فالمناخ الفكرى والنقافي والنفسى يساعد على تحقيق بعض الإمكانات الكامنة في الواقع المادى وإجهاض البعض الآخر، وعلى تحديد المسار النهائي لهذا الواقع إلى حد كبير. ولا شك في أن تبنى ألمانيا النازية لسلاح الإبادة وسيلة لحل بعض المشكلات التي واجهها المجتمع الألماني لم يكن لينيع من الاعتبارات الاقتصادية أو السياسية وحدها، فهو أمر مرتبط تمامًا بإطار ثقافي وحضارى ونفسى أوسع.

ويمكننا القول إن ثمة عناصر تسم النشكيل الحضارى الغربى الحديث جعلت الإبادة احتمالاً كامناً فيه وليست مجرد مسألة عرضية، وولَّدت داخله استعداداً للنخلص من المناصر غير المرغوب فيها عن طريق إبادتها بشكل منظم ومخطط. وتحققت هذه الإمكانية بشكل غير متبلور في لحظات متفرقة، ثم تحققت بشكل شبه كامل في اللحظة النازية النماذجية. وقد قام الإنسان الغربي بعملية الإبادة النازية وغيرها من عمليات الإبادة لا على الرغم من حضارته الغربية وحداثه وإنما بسببها.

وقبل أن نتوجه لقضية النزعة الإبادية في الحضارة الغربية، لابد أن نشير إلى وضع البهود داخل الحضارة الغربية حتى عصر النهضة. فالمسيحية الغربية لم تُعلُور مفهومًا واضحًا خاصًا بالأقليات في المجتمع الغربي ولم تُشرَّع لهم ولم تحدد وضعهم القانوني، واكتفت بمفهوم المحبة إطاراً عامًا. وقد صنَّقت الكاثوليكية الغربية البهود بحسبانهم شعبًا شاهداً، يقف في تدنيه وضعته الشاهداً؛ على عظمة الكنيسة وانتصارها. ولم يكن الأمر مختلفًا كثيراً على المستوين الاجتماعي والاقتصادي، حيث تحول البهود إلى جماعة وظفية، وهي جماعة تُعرَّف في ضوء وظيفتها وفائدتها ونفعها (فهي مادة استعمالية لا قداسة لها).

وتغيَّر الوضع مع ظهور عصر النهضة وبداية التشكيل الحضاري الغربي الحديث بشكل جوهري. إذ ظهرت البروتستانتية التي رفضت فكرة الشعب الشاهد ولكنها تبنت بدلاً منها العقيدة الألفية الاسترجاعية التي ترى أن المسيح سبعود مرة أخرى للأرض ويؤسس علكته على الأرض لمدة ألف عام، وكان كل هذا مشروطًا بعودة اليهود إلى أرض الميعاد وإبادة بعضهم وتنصير الباقين منهم. فكأن اليهودي ظل مجرد أداة (كما هو الحال في الرؤية الكاثوليكية) ولكنه أداة لا يتم الحفاظ عليها وإنما لابد من نقلها (ترانسفير) إلى فلسطين وتذويبها في المنظومة المسيحية. وتزامن هذا مع ظهور البورجوازيات المحلية والدولة القومية التي اضطلعت بكثير من وظائف الجماعة الوظيفية اليهودية التي لم يعدلها نفع. ولذا، كانت المسألة اليهودية في أوريا تُناقش في إطار مدى نفع اليهود، فكان أعداء اليهود يبينون أنهم لا فائدة لهم، أما المدافعون عنهم (ومنهم المتَحدثون باسم اليهود) فكانوا يركزون على افائدة اليهود ونفعهم. وطُرح تصور مفاده أنه يجب زيادة حقوق اليهود زيادة طردية مع زيادة نفعهم، فإن زاد الواحد زاد الآخر (وهو ما يعني أن تَناقُص نفعهم يعنى تفاقم مشكلاتهم). وقد قُسُّم اليهود إلى أقسام مختلفة تم تنظيمها بشكل هرمى. أعلى الهرم كان أكثر اليهود نفعًا، وهؤلاء كانوا يتمتعون بجميع الحقوق التي يتمتع بها أي مواطن ألماني، وفي قاعدة الهرم كان اليهود غير النافعين الذين لا يتمتعون بأى حقوق ولذا كانوا يُصنفون ضمن من يجب التخلص منهم بترحيلهم (بالإنجليزية: ديسبوزابل ترانسفيرابل disposable transferable).

وساهمت كل هذه العناصر ولا شك في خلق الاستعداد الكامن والتربة الخصبة والتبادل الاختياري (بالإنجليزية: اليكتيف أفينيتي elective affinity في مصطلع ماكس فير) بين الحضارة الغربية وعملية إبادة اليهود.

والعنصر الحاسم - فى تصورنا - فى ظهور النزعة الإبادية هو الرؤية الغربية الحديثة للكون التى يمكن أن نصفها بأنها رؤية علمانية إمبريالية شاملة . وهى رؤية يمكن وصفها بليجاز شديد بأنها رؤية مادية واحدية (حلولية كمونية) تعود جفورها إلى عصر النهضة فى الغرب . وقد اتسع نطاقها وازدادت هيمتها إلى أن أصبحت النموذج التفسيرى الحاكم ، فى متصف القرن التاسع عشر ، عصر الإمبريالية والداروينية والمنصرية . وقد بدأت هذه الرؤية بمرحلة إنسانية هيومانية وضعت الإنسان فى مركز الكون وتبنت منظومات أخلاقية مطلقة تنع من الإيمان بالإنسان بحسبانه كائنًا مختلفًا عن الطيمة/ المادة ، سابقًا عليها ، له مهياريته ومرجعيته وغائيته الإنسانية المستقلة عنها (وهذا الطيمة/ المانية الإنسانية المستقلة عنها (وهذا

شكل من أشكال العلمانية الجزئية). ولكن هذه الرؤية الإنسانية المادية تطورت من خلال منطق النسق المادى الذى يساوى بين الإنسان والطبيعة ومن خلال تصاعد معدلات الحلولية والعلمنة وانفصال كثير من مجالات النشاط الإنساني (الاقتصاد-السياسة الفلسفة العلم) عن المعيارية والمرجعية والخائية الإنسانية إلى أن فقد الإنسان مركزيته وإطلاقيته وأسبقيته على الطيعة/ المادة وتحول إلى جزء لا يتجزأ منها وأصبح هو الآخر مادة منفصلة عن المرجعية والغائية والمعيارية الإنسانية (العلمانية الشاملة).

وفي هذا الإطار، ظهرت الأخلاق النفعية المادية التي تُعفى الإنسان من المستولية الأخلاقية، فهي مستمدة من الطبيعة/ المادة ومن قوانينها المتجاوزة للعواطف والغائيات والأخلاقيات الإنسانية.

وتبدًى مادية هذه المنظومة وواحديتها في عدد من المصطلحات التي حققت قدراً من الغيوع في النصف الثاني من القرن الناسع عشر حين أخذت المنظومة في التبلور وحينما تحددت معالم المشروع الإمبريالي الغربي والنظرية العرقية الغربية. ومن أهم هذه المصطلحات، من منظور هذا الفصل، ما يلي: والمادة البَشرية (بالإنجليزية: هيومان منيريال (human material). الفائض البشري (بالإنجليزية: هيومان سبربلاس surplus ماتيريال (useful matter). فكان يُشار إلى البشر بحسبانهم همادة بشرية يمكن توظيفها، أما من لا يمكن توظيفه فكان يُشار إليه بحسبانه امادة بشرية فانفة الا وأحيانًا اغير نافعة الله (ترانسفير) وإما أن تُعاد صياغتها وإما أن تُعاد معاخر) وإما أن تُعاد صياغتها وإما أن تُعاد معاختها المادة الفائضة عمادة بالمعالمة المحافية المنافقة المنافق

وسنورد فيسما يلى بعض العناصر التى ساعدت على تعسيق هذا الاتجاه العام فى الحضارة الغربية. وتجدر ملاحظة أن كثيراً من العناصر التى سنوردها قد يكون لها وجهان متداخلان، قد يبدو أنهما متنافضان لكنهما فى واقع الأمر وجهان لعملة واحدة:

ا- تصاعدت معدلات المشيحانية (أو المهدوية) العلمية أو العلموية ، أى التبشير بأن التراكم المعرفي العلمي والتقدم التكنولوجي والتنظيم التكنوقراطي الدقيق (المنفصل عن القيمة) سيجعل الإنسان قادراً على التحكم في ذاته وفي واقعه عامًا، وأن يتوصل إلى الحلول النهائية لمشكلاته كافة (الاقتصادية والسياسية والفلسفية والنفسية)، وإلى فرض هذه الحلول النهائية للجردة العلمية الدقيقة (المستمدة من عالم الطبيعة/المادة البسيطة) على الواقع الاجتماعي والإنساني .

٣- ظهرت أيديولوجيات علمانية شاملة (مثل الماركسية أو الاشتراكية العلمية والفاشية والنائزية) ذات طابع مشيحاني قوى وذات رؤية خلاصية تدور حول مطلق علماني مادي شامل وتنطلق من الإيمان بالعلم والتكنولوجيا والتنظيم. لكن هذا لا يعني أن الأيديولوجيات العلمانية الأخرى ترفض العلم مصدراً وحيداً للوصول إلى المعرفة ولتوليد القيم، فهذا هو إطارها المرجعي الوحيد، ولكن ما يحدث مع أيديولوجيات مثل النازية والماركسية (في نزعتها الستالينية) أن منطق العلمانية الشاملة يعبر عن نفسه بشكل كامل يتسم بدرجة عالية من التبلور، خصوصاً حينما يسانده جهاز الدولة المركزية الحديثة.

٣- مع تزايُد معدلات العلمنة الشاملة ، لم يعد من المعكن تصنيف البشر على أساس دينى (متجاوز للقوانين الطبيعية/ المادية) ، فلم يكن ثمة مفر من تصنيفهم على أساس مادى موضوعى طبيعى كامن (حال) فيهم لا مفارق لهم . ولهذا ، طرح الأساس البيولوجى العرقى أساساً وحيداً وأكيداً لتصنيفهم . وتم المزج بين هذه النظرية شبه العلمية ونظرية أخرى شبه علمية ، وهى المداروينية الاجتماعية ، وكانت اللمرة هى النظرية الغربية فى التفاوت بين الأعراق ذات الطابع المدارويني .

٤- تزايدت معدلات النسبية المرفية. فعالم الطبعة/ المادة هو عالم حركى لا ثبات فيه ولا حدود، بحيث أصبح الإنسان يشك فى وجود أى حقيقة يقينية. وهذا الشك لا ينصرف إلى الحقيقة وحسب وإنما إلى الموضوع ثم إلى الذات. وقد انتهى الأمر بالفلسفة الغربية إلى إنكار الكليات والميتافيزيقا وأى شكل من أشكال النبات، بما فى ذلك ثبات الطبيعة البشرية وظهرت الفلسفة المعادية للفلسفة والميتافيزيقا، وهى فلسفة النسبية المعرفية الكاملة التى تصل إلى حالة من السيولة الكاملة وتنكر الذات والموضوع والمركز ومفهوم الطبيعة البشرية وإمكانية المعرفة والانحلاق وأى شكل من أشكال المعيارية (ما بعد الحداثة بعدة أجيال، المعيارية (ما بعد الحداثة بعدة أجيال، فإن كثيراً من العناصر التى أقت إلى ظهور ما بعد الحداثة تعدت تشكلت وتبلورت وكانت الفلسفة الغربية قد دخلت عصر السيولة. ولعله ليس من قبيل الصدفة أن هايد عرب بنزعته النيتشوية، والذى خرجت ما بعد الحداثة من تحت عباءته، أبد النازية بلا غفظ، وكان النازيون يَمدُونه فيلسوفه.

مَنزايد معدل انفصال الحفائق والعلم الطبيعي عن القيمة، والتجريب عن العقل، بحيث اصبح التجريب، المنفصل عن أي خائيات إنسانية أو أخلاقية، هدفًا في حد ذاته.

وقد ترجم هذا نفسه إلى ما يُسمَّى العلم المحايد، المتجرد تمامًا من القيمة. ولكن هناك دائمًا من يقرر القيمة ونوعية التجارب التي ستُجرى.

٦- تعاظمت قوة الدولة المركزية وهيمنتها وتحويلها ذاتها إلى مطلق، ومن ثم أصبح الدفاع عن مصلحة الدولة القومية (ظالمة كانت أم مظلومة) مسألة لا تقبل النقاش ولا تخضع لأى معيارية، والانحراف عن هذا الهدف النهائي المطلق هو الخيانة العظمى وعقوبتها الإعدام. ويُلاحظ أن مصطلحات مثل «مصلحة الدولة العليا» لبس لها مضمون أخلاقي، وتقلّها يعني تقلّل المجردات غير الإنسانية.

٧- ظهرت مؤسسات بيروقراطية قوية (حكومية وغير حكومية) تولت كثيراً من الوظائف
 التي كانت الأسرة تتولاها في الماضى، وتقوم بعملية الاختيار بالنيابة عن الإنسان
 الفرد، الأمر الذي يعنى تَزايدُ ضمور الحس الخلقى وانكماش ما يُسمَّى ارقعة الحياة
 الحاصة ا.

 ٨\_كانت هذه المؤسسات ترى نفسها ذاتًا مطلقةً تعبِّر عن مصلحة الدولة (التي تعبِّر عن إدادة الشعب) وقد جعلت جل همها أن تنفُذ المطلوب منها تنفيذه بأقل التكاليف وأكثر الوسائل كفاءة ، دون أخذ أى اعتبادات خُلقية في الحسبان .

٩- تزايدت معدلات الترشيد والتنميط والميكنة وهيمنة النماذج الكمية والبيروقراطية على
 المجتمع بكل ما ينجم عن ذلك من ترشيد للبيئة المادية والاجتماعية وترشيد للإنسان
 من خارجه وداخله.

١- تصاعد نفوذ مؤسسات الدولة المركزية ( الأمنية) البرانية والجوانية وزادت مقدرتها
 على قسع الأفراد وتوجيههم (وإرشادهم) من الداخل والخارج. وبرغم أهمية
 مؤسسات القمع المباشر البراني مثل المخابرات والبوليس السرى، فإن المؤسسات
 الأمنية الجوانية، مثل المؤسسات التربوية والإعلام، كانت تفوقها في الأهمية.

١ - تزايدت معدلات التجريد في للجتمع، وعمليتا التجريد والترشيد هما في الواقع عمليتان متلازمتان، إذ لا يمكن الترشيد دون تجريد، أي نزع الصفات الخاصة عن الشيء والتركيز على الصفات العامة قيه والتي تجمع بينه وبين الأشياء الأخرى حتى يتسنى استيعابه داخل الآلة الاجتماعية. ويؤدى التجريد إلى ابتعاد الواقع الحي بحيث لا يدركه المرء بشكل مباشر متعين له قيمة، إذ يصبح شيئًا له مواصفات محددة ويمكن تقسيمه إلى أجزاء يمكن استبدال بعضها، وينطبق هذا على البشر

انطباقه على الأشباء. وبرى أورتيجاى جاسيت Ortegay Gasset أن عملية التجريد مرتبطة تمام الارتباط بعملية نزع الصبغة الإنسانية (بالإنجليزية: دى هيومانايزيشن dehumanization).

وقد نجحت عمليات التجريد التزايدة في جعل القيمة الأخلاقية شبئا بعيدًا للغاية لا علاقة له بفعل الإنسان المباشر. ولنضرب مثلاً من صناعة الأسلحة الكيمياوية الفتاكة: تُقسمٌ عملية إنتاج المبيد المبشرى إلى عدة وظائف صغيرة، كل وظيفة تُشكل حلقة تؤدى إلى ما بعدها وحسب. ولانها مجرد حلقة، فهى محايدة تمامًا ولا معنى لها، إذ لا يوجد أى مضمون خلقى لعملية إضافة محلول لآخر. ومن ثم، تظل النهاية الأخلاقية (حرق البشر وإبادتهم) بعيدة للغاية. والعامل أو الموظف المسئول عن هذه الحلقة سيفل قصارى جهده في أداء عمله الموكل إليه دون أى أعباء أخلاقية، ومن ثم تستمر الآلة الجهنمية في الدوران من خلال الحلقات والتروس، ولا يتحمل أى شخص مسئولية إبادة البشر، إذ إن مسئولية العامل أو الموظف مسئولية فنية تكنو قراطية وليست مسئولية أخلاقية.

١٢ ومن المظاهر الأخرى للتجريد في للجتمع الحديث عمارسة العنف عن طريق مؤمسات متخصصة تقوم بتحقيق أهدافها بشكل مؤسسي رشيد (أي مقنن) ومنظم لا دخل فيه للعواطف.

۱۳ تظهر عملينا التجريد والترشيد في استجابة الشر للعنف والإبادة، إذ تحل الحسابات الرشيدة محل الاستجابة التلقائية والعواطف بحيث يمكن للإنسان أن يكبت أى أحاسيس بالشفقة أو الانفعال الغريزي داخله أو الإحساس التلقائي المباشر ويتحل محا, ذلك كله قدرا عالياً من الانضباط والتخطيط.

ويمكن القول إن ما تم إنجازه في الحضارة الغربية الحديثة هو القضاء على الشخصية التقليدية ذات الولاء لمطلق خُلقي ثابت يتجاوز عالم المادة والتاريخ (ومن ثم فهى شخصية تميش في ثنائيات وتعددية) وحلّت محلها الشخصية الحركية المتغيرة والمتقلبة مع حركة المادة التي لا ولاء عندها لأي ثوابت أو مطلقات والتي تحررت من أي قيم أو غائية، فهي تعيش في عالم الواحدية المادية المعقم من القيم المتجاوزة. هذه الشخصية يمكن أن تتبدّى من خلال إمبريالية داروينية مليشة باليقينية العلمية توظف الكون (الطبيعة والإنسان) لصالحها، ويمكن لها أن تتبدًى من خلال إذعان أداتي فتصبح شخصية غطية تعاقدية براجماتية ذات بمد واحد، تستبطن تمامًا النماذج السائدة في المجتمع والتي تروجها الأجهزة الأمنية للمجتمع والتي تروجها الأجهزة الأمنية للمجتمع والتي تروجها

فى ذاتها ولا رؤيتها ولا هويتها ولا منظوماتها ولذا يتحدد تَوجِّهها حسب ما يصدر لها من أوامر تأتى لها من عل، ويتحدد ولاؤها استناداً إلى المصلحة المادية المتنفرة التى يتم تعريفها مدنيًا وقوميًا وعلميًّا وموضوعيًا (من خلال الجهات المسئولة واللجان المتخصصة والسويرمن) ومن ثم يمكنها أن تطيع الأوامر البرانية وتنفذ التعليمات بدقة متناهية (بما في ذلك إبادة عناصر تتصور الدولة أنها غير نافعة). وهى شخصية ذات عقل أداتى لا تفكر في الغايات وإنما في الوسائل والإجراءات وحسب، وفي أحسن السبل لإنجاز ما أوكل لها من مهاء دون تساؤل عن مضمونها الأخلاقي أو هدفها الإنساني.

وبهذا المعنى يمكن القول بأن الحضارة الفرية الحديثة ، فى جانب مهم من جوانبها ، هى تعبير عن التراجع التدريعي والمستمر للفلسفة الإنسانية الهيومانية التي تؤكد استقلالية الإنسان عن الطبيعة / المادة ومقدرته على تجاوزها وعلى تطوير منظرمات قيمية ومعرفية ، ولذا تضعه فى مركز الكون ، وفى هذا تراجع يقابله تصاعد مستمر ومطرد للحلولية الكحمونية المادية (أى الواحدية المادية أو وحدة الموجود المادية أو العلمانية الشاملة) التي تهمش الإنسان ومنظوماته المعرفية والأخلاقية جميعًا وتسويه بالمظواهر الطبيعية وترده إلى عناصره الأولية المادية ، أى تقوم بتفكيكه وتذويه تمامًا فى الطبيعة/ المادة ، فتلغيه وتبيده كان مستقل له قيمة مطلقة عن قوانين الحركة الطبيعية/ المادية .

ونحن لا نزعم أن الرؤية العلمانية الإمبريالية الشاملة الواحدية المادية تؤدى حتمًا وبشكل مطلق إلى الإبادة والتفكيكية. كل ما نؤكمه أن مثل هذه الرؤية تخلق التربة الخصبة لانتشار الأراء النفعية الداروينية المادية التي تترعرع وتتحقق فيها الاتجاهات والأفكار الإبادية والتفكيكية.

هذه القابلية أو الإمكانية الكامنة للإبادة، ولتفكيك الإنسان لعناصره المادية الأساسية الاستخدامها على أكمل وجه، تحققت أول ما تحققت بشكل جزئى وتدريجى فى التجربة الاستعمارية الغربية بشقيها الاستيطانى والإمبريالى. فقد خرجت جيوش الدول الغربية الإمبريالية تحمل أسلحة الدمار والفتك والإبادة، وحَوَّل الإنسان الغربي نفسه إلى سوبرمان مطلق له حقوق مطلقة تتجاوز الخير والشر من أهمها حق الاستيلاء على العالم وتحويله إلى مجال حيوى لحركته ونشاطه وتحويل العالم بأسره إلى مادة خام طبيعية أو بشرية. وعُدَّت شعوب آسيا وإفريقيا (الصفراء والسوداء المتخلفة) مجرد سبمان، مادة بشرية تُوظف فى خدمة دول أوريا بشرية تُوظف فى خدمة دول أوريا وشعوبها البيضاء المتقدمة، وعُدَّت الكرة الأرضية مجرد مجال حيوى له يصدًر له وشعوبها البيضاء المتقدمة، وعُدَّت الكرة الأرضية مجرد مجال حيوى له يصدًر له

مشكلاته . بل ولم تفرق الرؤية المعرفية العلمانية الإمبريالية الشاملة في نهاية الأمر بين شعوب آسيا وإفريقيا وشعوب العالم الغربي، فالجميع مادة بشرية، نافعة أو غير نافعة وضعوب العالم الغربي، فالجميع مادة بشرية نافعة ومصلواً لفائض ضرورية أو فائضة . وكانته العمال يُنظر لهم بحسبانهم مادة بشرية نافعة ومصلواً لفائض المنبورين (وفي مرحلة أخرى، المعوقون والمسنون) مادة بشرية غير نافعة . وهذه المادة يجب أن وتعالم» . وكانت الوسيلة الأساسية للمعالجة هي تصدير المادة البشرية الفائضة إلى مكان آخر لتحويلها إلى مادة نافعة إن أمكن (مع عدم استبعاد الحلول الأخرى» إن استلزم الأمر) . وكانت أولى عمليات الملعالجة عي نقل الساخطين سياسياً ودينيا (البيوريتان) إلى أمريكا، وللجرمين والغاشلين في تحقيق الحراك الاجتماعي في أوطانهم إلى أمريكا وأستراليا. وتبعتها عمليات تراسفير أخرى تهدف جميعًا إلى تحقيق صالح الإنسان الغربي:

- ـ نقل سكان إفريقيا إلى الأمريكين لتحويلهم إلى مادة استعمالية رخيصة.
- م نقل جيوش أوربا إلى كل أنحاء العالم، وذلك للهيمنة عليها وتحويلها إلى مادة بشرية وطيعية تُوظّف لصالح الغرب.
- ـ نقل الفائض البشرى من أوربا إلى جيوب استيطانية غربية في كل أنحاء العالم، لتكون ركائز للجيوش الغربية والحضارة الغربية (فيما يُعد أكبر حركة هجرة في التاريخ).

ولكن الإمكانية الإبادية الكامنة، والتي تحققت بشكل غير متبلور وجزئي في التجربة الإمبرية ولا متبلور وجزئي في التجربة الإمبريالية والاستبطانية الغربية، تحققت بشكل نماذجي كامل في الإبادة النازية أو في اللحظة النازية النساذجية، في الحضارة الغربية، أي اللحظة التي تبلور فيها النسوذج وأفصح عن نفسه بشكل متبلور فاضح، دون زخارف أو ديباجات (ولذا أذهلت الجميع، وضحيم المدافعون عن النموذج في صوره الأقل تبلورًا وأكثر اعتدالاً).

وقد بلغت سطوة هذا المفهوم حداً جملته يستلع المنظومة الدينية نفسها ، فاختلطت الديباجات الدينية بالقيم القومية ، بحيث تطلب الانتماء للشعب العضوى الألمانى الانتماء للشياجات الدينية بالقيم القومية ، بحيث تطلب الانتماء للشعب العروتستانتية كانت بروتستانتية ثقافية أو إثنية (اعقيدة أبائناه) تركز على المشاعر الدينية دون العقيدة الدينية ، ولذا كان بوصمها أن تتصالح بساطة مع الينشوية والداروينية (يشير المفكر البروتستانتي الألماني بول تبلغ إلى نيشه بوصفه مفكراً بروتستانتيا كبيراً) . وقد نتج عن ذلك تُنصرُ أعداد هائلة من يهود ألمانيا حتى يندمجوا المقافياً في مجتمعهم الألماني . ووصلت نسبة هؤلاء أحيانًا إلى

ما يزيد على ٥٠٪ من مجموع يهود برلين (الذين كانوا يشكلون معظم يهود ألمانيا في أواخر القرن التاسم عشر).

وفى إطار مفهوم الشعب العضوى، يصبح مثل هذا التنصر عملية السلا) والآمر؟ وضعات الشعب العضوى صفات موروثة تجرى فى العروق وفى أرض الأجداد. وبالفعل، لوحظ تصاعد معدلات العداء لليهود فى الفكر الألمانى العلمانى، فكتب ولهلم مار (١٩٨٨-٤ ١٩٠) كتابه المهم انتصار اليهودية على الألمانية: من منظور غير دينى مار (١٩٨٨). وكان مار مواطنًا ألمانيًا (ويقال إنه كان يهوديًا)، ثم انضم إلى جماعة فوضوية إلحادية فى سويسرا بعد فشل ثورة سنة ١٩٨٨. وقد طبعت من الكتاب التا عشرة طبعة حتى عام ١٨٧٩. وتحل فى كتابه كلمتا السامية والسامية عنى اللغات الأوربية، وهو الذي أشاع مصطلح «أنتى سيميتزم»، أى «معاداة السامية» فى اللغات الأوربية، ويش فى دراسته ما زعم أنه الهيمنة اليهودية على الاقتصاد والثقافة، كما أسس جماعة تضم أعداء اليهود عام ١٨٧٩.

ومن أهم الشخصيات التي أضفت كثيراً من الاحترام على النظريات العرقية المعادية لليهود، الموسيقار الألماني ريتشارد فاجنر (١٨٦٣ ـ ١٨٨٣)، وكان صديقًا للكونت جوينو، وتأثر بكتابات مار. وقد طبع فاجنر كتابه أضواء على اليهود في الموسيقي و ١٨٥٠، ثم في ١٨٦٩)، مصوراً اليهود بوصفهم تجسيداً لقوة المال والتجارة، ومنكراً عليهم أي إبداع في الموسيقي والثقافة. ثم نشر سلسلة مقالات بعنوان «الفن الألماني والسياسة» طرح فيها فكرته الخاصة برسالة الشعب الألماني (الخالص) المعادية للمادية الفرنسية واليهودية. وقد اتهم فاجز اليهود بالهيمنة على الحياة الثقافية في ألمانيا وطالب بحرمانهم من حقوقهم السياسية، كما تحدث عن دمار أو إبادة أو اختفاء (بالألمانية: أونترجانج (Untergang) اليهود، أي تخليص الحياة الثقافية من اليهود بالقوة، أو دمجهم عما عن طريق الفن والموسيقي. وقد تركت أفكار فاجز أثراً عميقًا في هتلر، ومن ثم كانت موسيقي فاجزر ممنوعة في السارائيل حتى عهد قريب).

وكان لإسهام المفكر السياسى والمستشرق الألماني بول أنطون دى لاجارد (١٨٢٧- ١٨٩٧) أبعد الأثر في توسيع الهالة الثقافية والعلمية حول معاداة اليهود. كان لاجارد يحن إلى حضارة العصور الوسطى التيوتونية الخالصة (العضوية)، كما كان يؤمن بالشعب العضوى (الفولك) الألماني وتفوقه على الشعوب الاخرى، ويرفض مبدأ المساواة. بل

وكان يرى أن الليرالية مؤامرة عالمة خطيرة. ولم يشأ التعبير عنها بأى من اللونين الأحمر أو الأسود، فهما لونان لهما شخصيتهما، بل وقع اختياره على الرمادى. وانتهى به المطاف إلى اكتشاف وجود الأعية الرمادية التى استنكرها لأنها تشكل حجر عثرة في سبيل تحقيق خلاص الأمة الجرمانية وأداء رسالتها قنحو العالم»، على حد قوله، كما تقطع الطريق على الأماني والأطماع الجرمانية الرامية إلى إخلاء السلاف عن البلاد بالقرة الألمانية، وإلى التخلص من إمبراطورية هابسبورج، وإلى إجلاء السلاف عن البلاد بالقرة الأيم ليسوا من سكانها الأصليين. وبطبيعة الحال، ربط لاجارد بين الليبرالية الأعمية الرمادية واليهود الذين وصفهم بأنهم يشكلون عبنًا كريهًا، وبأنهم لا مغزى تاريخى لهم ويهددون رسالة ألمانيا ووحدتها القومية، ولم تكن أفكار لاجارد عنصرية سوقية وإنما تعنصرية أكاديمية تستخدم ديباجات علمية، فقد كان يؤكد أنه لا يكن أى عداء للهود من حيث هم أفراد وإنما يعادى أمة سامية وثنية غريبة يعرفل وجودها (الموضوعى) الحداد أوربا الوسطى تحت قيادة ألمانيا، ولذا فلابد من طرد أعضائها أو ترحيلهم بالقوة.

ومن الشخصيات التى ساهمت فى إشاعة هذه الأفكار المعادية لليهود على أساس عرفى المؤرخ والسباسى الألماني هنريش فون ترايتشكه (١٨٣٤ -١٨٩٦) الذى كان يُعدُ من أهم المفكرين الألمان فى عصره، وهو ما أكسب هله الأفكار قدراً كبيراً من المصداقية والاحترام. وصف ترايتشكه الهجوم على اليهود بأنه هجوم وحشى، ولكنه رد فعل طبيعى للمشاعر القومية الألمانية ضد عنصر غربب (الشعب العضوى فى مواجهة الشعب العضوى المنبوذ)، ثم طرح الشعار الشهور «اليهود مصيبتنا». وحذر الألمان من التدفق المبهودي من الخزان البولندى (إشارة إلى الانفجار السكاني بين يهود بولندا)، وهو تدفق الم ينضب، هجمع من الشباب الطموحين باثعى الملابس القديمة الذين سيسيطر أطفالهم وأطفال أطفالهم وما ما على سوق الأوراق المالية والصحف فى ألمانيا». وقد تبدعًى هذا الرفض لليهود في شكل تعاطف مع المشروع الصهيوني.

ومن الشخصيات الأخرى التى أشاعت الفكر العرقى المعادى لليهود هيوستون ستيوارت تشامبرلين، وهو بريطانى المولد فرنسى النشأة، ألمانى بالاختيار، وكان معجبًا بالثقافة الألمانية إعجابًا عميقًا. وقد تصادق مع فاجز وتزوج ابنته، وتأثر بأفكار جوبينو ولاجارد، وألَّف أهم كتب العنصرية الغربية أسس القرن التاسع عشر (١٨٩٩). وقد آمن تشامبرلين بتفوق الإنسان النوردى الأشقر، وبأن قدر التيوتونيين هو قيادة الإنسانية جمعاء، فكل ما هو عظيم في العالم من إبداعهم. وأكد تشامبرلين أن اختلاط الأجناس هو سبب التخلف. والبهود، بحسب رأى تشامبرلين، يشكلون عرقًا هجينًا متحركًا هامشيًا طفيليًا لا جدور له. وهم غير قادرين على الإبداع، ولا يوجد لديهم إحساس ديني، بل إن وجودهم نفسه جريمة ضد الإنسانية. وذهب تشامبرلين إلى أن الشخصيات المهمة في بدايات الشاريخ اليهودي، مثل داود والأنبياء والمسيح، من أصل ألماني 1 وتنبأ بالمواجهة الحتمية بين الساميين والأريين.

هذا هو فكر بعض المفكرين الألمان المسادين لليسهود. ومع هذا، لا يمكن إنكار أن معاداة اليهود ظاهرة غربية تشمل شنى دول العالم الغربى، شأنها في هذا شأن الصهيونية، كما أن كُتب معاداة اليهود لم تقتصر على ألمانيا. فهناك كتابات الكونت جوبينو الفرنسى، والتي أسلفنا الإشارة إليهها. ويمكن أن نشير الآن إلى إدوارد أدولف درمون (١٨٤٤-١٩١٧)، وهو أيضًا فرنسى، وقد ضمَّنَ أفكاره كتاب فرنسا اليهودية (١٨٨٦) الذي طبع أكثر من مائة طبعة، وكان من أكثر الكتب الأوربية رواجًا ومبيعًا في القرن الناسع عشر. وقد ألف درومون كبًا أخرى تضمن الأفكار نفسها والرؤية ذاتها.

ومن المفكرين الإنجليز الفين بادروا إلى صعاداة اليهود المؤرخ والمسلح الشربوى البريطاني جولدوين سميث (١٨٧٣ - ١٩١١)، فقد نشر في عام ١٨٧٨، مع بدايات هجرة يهود اليديشية من روسيا إلى إنجلترا، عملاً حاول فيه أن يبرهن على استحالة أن يصبح اليهود مواطين في دول أوربا المضيفة، كما حاول أن يبرهن على أن وجودهم يشكل خطراً سياسيًا على بلده. ولهذا السبب، نادى سميث بحل صهيوني للمسألة اليهودية. ومن كل ذلك، فإن العداء العنصرى لليهود ليس ظاهرة ألمانية، وإنما هي ظاهرة غرية عامة اكتسبت حدة خاصة في ألمانيا.

ثم نأتى لأهم المفاهيم فى الحلولية الكمونية المادية وهو مفهوم اللولة والتى تشغل مكانًا خاصًا فى التفكير الرومانسى الألمانى. وكماتم ربط الفرد بالمطلق، ثم ربط مفهوم الحرية باللولة، بحيث لا تتحقق الحرية إلا من خلال اللولة (ومن هنا جنود فخته الأحرار]). ويصل هذا الاتجاه إلى ذروته (أو هوته) فى فلسفة هيجل حيث تصبح الدولة هى المطلق، بل وتجسيدًا له، وهى الإطار السياسى الذى يمكن للشعب العضوى أن يعبَّر عن نفسه من خلاله. إن الدولة أصبحت هى المطلق مجازيًا وحرفيًا، ولذا طالب هيجل الإنسان بأن يعبد الدولة كما لو كانت إلهًا سماويًا، وهذه هى قمة الحلولية الوثنية (التي ستعبَّر عن نفسها بشكل صوقى من خلال النازية والصهيونية فيما بعد).

وقد تزامن هذا مع تزايد النزعة التاريخانية (تحت تأثير هيجل وغيره) بحيث لم يعد من

المكن أن يسأل الإنسان هل هذا الفعل خير أم شرير، إذ أصبح السؤال الوحيد المكن هو: هل يتفق هذا مع اللحظة التاريخية أو لا؟ كما انتشرت بشكل متطرف الأفكار الله الدوينة التي تُهدَّد الإنسان الذرة قامًا.

وقد واكب هذه النسبة الأشلاقية تزايد الإيمان بالعلم المنفصل عن القيمة والغائية الإنسانية. فتعقيم المعوقين كان أمراً مقبولاً في الطب الألماني مع بداية القرن العشرين (الأمر الذي يعني أن أعداداً كبيرة من الأطباء الألمان اليهود كانوا متورطين في هذه الرؤية . ومن المعروف أن الأطباء اليهود لم يُطردوا من مهنة الطب في ألمانيا إلا في عام ١٩٣٣). كما عرف الألمان أسلوب الانتفاع من الجشث البشرية قبل ظهور النازي، أي أن نزايد إطلاقية الدولة واكبه تهميش الفعل الأشلاقي الفردي والمسئولية الفردية ، فتم استيعاب الفرد في الكل الشامل.

وكان الشاعر هايني من أكثر الفكرين إدراكًا لخطر الحلولية الكمونية التي تجعل الإنسان إلهًا على الأرض، وفي الموقت نفسه تجعل الدولة إلهًا على الأرض. فقال: إن فيلسوف الطبيعة سيمقد تحالفًا مع قوى الطبيعة الكونية وسيوقظ القوى الشيطانية لوحدة الوجود الألمانية التي ستضرم الشهوة للحرب (تلك الشهوة التي تسم الألمان القدامي) حيث لا يحارب الجندي ليدمر ويكسب المعركة، وإنما يحارب من أجل الحرب.

هذه هي بعض مكونات السياق الفكرى العام الألماني للنازية وللإبادة النازية لليهود (ولفيرهم). وقد تشابكت هذه المكونات الفكرية المختلفة وتصاعدت حدتها وبلغت حداً عالياً من التبلور في العقيدة النازية التي تشكل تعبيراً صافيًا وغاذجيًا عن المثل العليا للرؤية العلمانية الإمبريالية الشاملة وعن النموذج الحاكم (الذي يتسم بالواحدية المادية الصارمة) الكامن فيها.

ا ماجم ألفريد روزنبرج (أهم الفلاسفة النازيين) المسيحية بحسبانها عقيدة يهودية تدافع عن المطلقات. وفي كتابه أصطورة القرن المعشورين حاول أن يُسيِّن بعض الأطروحات الأساسية للنازية، فالروح والعرق هما شيء واحد، فالعرق إن هو إلا التعبير البراني عن العرق، أي أن الروح والمادة هما نفس الشيء (وهذا لا يختلف كثيراً عن تصور الفلسفة الألمانية المثالية عن تماثل الروح والطبيعة ولا عن رؤية إسبينوزا لترادف الإله والطبيعة)، والروح العرقية هي التي تحرك المتاريخ، بل إن روزنبرج كان مدركاً لمدى تطابق وحدة الوجود المروحية مع وحدة الوجود المروحة مع وحدة الوجود المروحة مع وحدة الوجود المروحة مع وحدة الوجود المروحة عن انتصار فكرة الحرية

وعن النصوف الحقيقى، تصوف المعلم إيكهارت، وهى صوفية مسيحية اسماً ومظهراً وحسب، ولكن يجب أن تُمُهم بوصفها توسيعًا لحرية الروح إلى أن تصل إلى المرحلة التى تتحرد فيها تمامًا من الإله نفسه فيتأله الإنسان ويصبح مرجعية ذاته. وكان روزنبرج، انطلاقًا من عقيدته العرفية هذه، يعطى مواعظ نارية عن أسطورة الدم.

ولكن هتلر، بذكاته الشديد، حاول أن يُتى هذه النقطة من برنامجه خامضة حتى لا يستفز الجماهير ولا يواجه الكنية بشكل علنى. وقد عقد اتفاقًا مع الكنيسة الكاثوليكية، غير أنه لم يلتزم به وأرسل بكثير من رجال الدين إلى المحرقة. وكما سبق القول، أسس هتلر وكنيسة المانية بهدف السيطرة على الكنائس البرونستانية وتطهير فكرة القومية الألمانية من العناصر المسيحية التى دخلت عليها. وكان الالتحاق بهذه الكنيسة القومية ومن ثم الانفصال عن المنظومة المسبحية -شرطًا أساميًا للانضمام إلى فرق الحرس الخاص المعروضة بالإس. إس. وفي السنوات الانخيرة من حكم النازى، وضع متلر مخططًا شاملاً للقضاء على الكنائس المسيحية بشكل كامل، حتى تسود الواحدية المادية وقيم القومية العصوية والولاء الكامل لألمانيا وللدولة الرابخ الثالث. وكل المسمات الاخرى للنازية تبع من رؤيتها العلمانية الإمبريالية الشاملة.

٧- تتضع مادية النازيين الصارمة في إنكارهم للطبيعة البشرية وثباتها، فكل شيء من منظورهم خاضع للتغير والحوسلة. ويمكن القول بأن ثمة نزعة مشيحانية علموية مادية قوية هي التي تعطى النازية تضردها واختلافها عن الأيديولوجيات الملمانية الأخرى. فالنازية دفعت بكثير من القولات الكامنة في الروية العلمانية الشاملة إلى نتجتها المنطقية، ولم تعد تَقنّع بتغيير العالم وإنحا كانت تطمع إلى تغيير النفس البشرية ذاتها (وعلى كلِّ، فإن هذا الاتجاه أمر كامن في كل الطوباويات التكنولوجية التي تعود بداياتها إلى بداية عصر النهضة في الغرب). ومن هنا اهتمام النازيين بعلم مثل علم تحسين النسل (بالإنجليزية: إيوجينكس eugenics)، وإعادة تنظيم المالم من خلال سياسات بيولوجية وضعية. ومن هنا حربهم الشديدة ضد الأمراض النفسية والجسمانية وضد كل انحراف عن المميارية العلمية الصارمة (ومن هنا نجد أنهم قاموا يابادة الأقرام!).

٣- آمن النازيون بفكرة الدولة بحسبانها مطلقًا علمانيًا متجاوزًا للخير والشر. وحدَّد هتلر المطلق الأول والأوحد (الدولة) بدقة غير عادية حين قال إنه لابد من تحقيق العدالة وتوظيفها في خدمة الدولة، أي أنه لا يوجد مفهوم مطلق للعدالة، وإنما تتحدد العدالة بمقدار تحقيق نفع الدولة. والدولة، من حيث هي مطلق، هي الإطار الذي يعبّر الشعب العضوي (فولك) الألماني من خلاله عن إرادته.

٤- تبنت النازية النظرية العرقية الداروينية الغربية، وأكدت التفوق العرقى للشعب الألمانى على كل شعوب أورباً، ولشعوب أورباً على كل شعوب العالم. ورفض عتلر فكرة المساواة بين البشر بحسبانها فكرة دينية (احيلة يهودية مسيحية)، فنوع من التنويم المغناطيسى تمارسه اليهودية الغازية للعالم بمساعدة الكنائس المسيحية).

٥-من الأفكار الأساسية في الفكر النازى فكرة الشعب العضوى (فولك) الذي تُوجَد وحدة عضوية بين أعضائه من جهة وبين حضارتهم والأرض التي يعيشون عليها من جهة أخرى، وهي وحدة لا تنفصم عراها. ولا يمكن لهذا الشعب أن يحقق كل إمكانياته إلا بعد أن يضم إليه مجاله الحيوى (الأرض في الثالوث الحلولي العضوي) حتى تكتمل المدائرة العضوية. أما العناصر الغربية الأجنبية فهي تؤدى إلى إعاقة هذا التكامل العضوى الصارم، وبالتالي فهي عناصر ضارة لابد من استبعادها.

٦- من العبارات المتواترة في الخطاب العضوى النازى عبارة «الله والتربة»، وهي ترجمة للعبارة الألمانية فبلوت أوند بودين Blut und Boden» وهي من الشعارات الأساسية للنازية والمرتبطة بفكرة الشعب العضوى. وهذه العبارة النيتشوية تمجد آداب الفلاحين وعواطفهم بوصفها تجسيداً للصفتين الأساسيتين اللتين يستند إليهما رقي الجنس الألماني؛ الدم الألماني والتربة الألمانية. وهي تُعول اللم والتربة إلى المرجعية أو المركزة النهائية التي يستند إليها النسق المعرفي والأخلاقي. وشعار «اللم والتربة» هو مثل جيد على ما نسميه «الواحدية المادية الكونية» التي تسم الأنساق الحلولية الكمونية، حيث يصبح المطلق كامناً في المادة لا متجاوزاً لها، ويُنصب شعب من الشعوب نفسه إلها على بقية الشعوب، فدمه وتربته يحويان كل القداسة ويعطيانه حقوقاً مطلقة لا يمكن النقاش بشأنها. ولكن هذه الحلولية هي حلولية بدون إله، فثالوث القومية العضوية: الدم التربة الشعب، ليس إلا صدى للثالوث الحلولي الوثني: الإله الطبيعة الإسان. ويبدو أن الدم، بوصفه حامل القداسة وبوصفه الصلة التي تربط الإنسان وولارض، يحل محل الإله.

٧- وقد ترجم كل هذا نفسه إلى مفهوم العرق السيد، وهو العرق الأرى الألمانى التيوتونى
 الذى سيسعتفظ بنقائه العرتى ويؤسس أمة تشألف من الحكام المحاويين والمفكوين،
 قدرها المحتوم أن تحكم الأعراق اللنيا وتعيش على عملها وتحقق السيادة على العالم.

وهذه الأمة ستنظم نفسها على شكل هرمى تقف على قمته نخبة تسم بالصفات العرفية الأكثر تفوقًا، وعلى قمة الهرم يقف الفوهر: التجسد المادى والمحسوس وأثناريخي للمطلق العلماني (الشعب العضوى والدولة). وكان تنظيم الحزب النازى تمبيراً عن هذه الرقية نفسها، فقد استعار هتار من التنظيمات الشيوعية فكرة الخلية والتنظيم الهرمى للحزب والانضباط الداخلي، واستعار من الفاشية الإيطالية فكرة ميلشيا الحزب ذات الزى الموحد، وهؤلاء هم مرتدو القصصان النيئة وكان يُشار إليهم بالحرفين إس. إيه 28، وهي اختصار عبارة «شتورم أبتابلونج Siurm-Abicilung أما «النخبة»، فهم فرق الإس. إس. 28 وهي اختصار للعبارة الألمانية «شسوتس ستسافل SSchutz-Staffe» ومعناها «نخبة الأمن» أو «الحرس الخاص»، وكانوا يرتدون قمصاناً سوداء وشارة الموت. وكان للحزب تحيته الخاصة بأن يرفع العضو ذراعه اليعنى ويقول «هايل هتار». وأصبح الصليب المعقوف رمزه، كما

- ٨\_ رأت العقيدة النازية أن هذا الهرم الألماني المنظم، لابد أن يسيطر على العالم بأسره.
  وقد استفادت هنا من الفكر الجغرافي السياسي (الجيوبولوتيكي) الغربي. إذ رأى
  النازيون أن ألمانيا أمة حركية من حقها أن تحصل على مجال يتناسب مع قوتها
  وحيويتها، وهو مجال أوسع عما سمحت به معاهدة فرساى.
- ٩-انطلاقًا من كل هذا، وُضعت ألمانيا فوق الجميع وأصبح للألمان حقوق مطلقة فيما تصوروا أنه مجالهم الحيوى. وقد رأى النازيون أنه يجب على الشعب الألماني أن يستيقظ من سباته ويتنبه للخطر، وأن يغزو مجاله الحيوى حتى يصبح مجالاً ألمانيا صرفًا خاليًا من السلاف.
- ١- الكن الشعوب العضوية (فولك) تحتاج دائماً إلى آخر تستمد منه هويتها. والآخر هنا هو كل من يقف في طريق تحقيق الأطروحات النازية، وهم في هذه الحالة السلاف بالدرجة الأولى، الذين يشغلون المجال الحيوى في الخارج. أما في الداخل، فكانت. هناك عناصر كثيرة غير نافعة مستهلكة دون أن تكون منتجة، وأحياناً ضارة، من بينها المعوقون والشواذ جنسياً والشيوعيون والنجر والمصابون بأمراض وراثية مزمنة، بل والآضزام. ولذا كمان النازيون يرون ضرورة إبادة العناصر الضمارة في الداخل والخارج: السكان السلاف الذين يعيشون داخل المجال الألماني الحيوى، والغجر ممن لا نفع لهم، واليهود (خصوصاً الأقلية المالية المهودية).

١ - تراجعت الجوانب الاشتراكية (الإنسانية) في برنامج الحزب النازى الذي كان يحوى بلا شك بعض المطلقات الإنسانية (مثل فكرة العدل وضرورة التكافل)، وظهرت رقية مادية واحدية صارمة في ماديتها وواحديتها تنفى المطلقات والثوابت والماهات كافة، رؤية علمانية شاملة تنزع القداسة عن كل شيء بحدة وشراسة وتُسقط تمامًا فكرة الحرمات. وهذا التحول عن الإنسانية (الهيومانية) والسقوط التدريجي والمطرد في الواحدية المادية هو في الواقع نمط التطور الأساسي في الحضارة الغربية الحديثة، حيث تطورت من رؤية إنسانية (علمانية جزئية) تحوى مطلقات إلى رؤية علمانية إمريائية شاملة تنفى المطلقات والثوابت كافة.

١٢ ـ تنطوى الرؤية النازية للكون، شأنها شأن كار الرؤى المادية، على إشكالية أساسية داخلها، وهي مشكلة الأسباس الفلسفي والمعرفي الذي تستند إليه المنظومات الأخلاقية للإنسان. وقد حسم النازيون هذه القضية بتصورهم أن العلم (الطبيعي) قادر على مساعدة الإنسان على التوصل إلى حلول لجميع المشكلات، وضمن ذلك المشكلات الإنسانية والأخلاقية والروحية. ومن ثم، فإن العلم هو وحده القادر على تحديد الصالح والطالح والخيُّر والشرير، وهو وحده المرجعية النهائية، ولذا طالب النازيون بضر ورة تطبيق قيم العلم والمنفعة المادية على الإنسان والمجتمع، وآمن النازيون بالنفعة المادية معيارا أخلاقيا للحكم على الواقع. وبالفعل، اتسم النازيون بالحياد العلمي الشديد في تعاملهم مع الواقع ومع البشر، واستخدموا مقاييس علمية رشيدة لا تشوبها أي قيم أخلاقية أو عاطفية أو غائية، وتحوُّل كل البشر، وضمن ذلك الألمان، إلى مادة بشرية. ومن ثم، قُسِّم العالم كله إلى نافعين وغير نافعين (وهو تقسيم يعود إلى القرن الثامن عشر، عصر العفل المادي والعقلانية المادية). وتقرر أنه لا يستحق الحياة إلا من ينتج ويستهلك، أما من لا ينتج ويستهلك (بالإنجليزية: يوسلس إيترز useless eaters حرفياً امن يأكلون ولا نفع لهم) فمصيره أمر مفروغ منه، فقد صُنَّف على أن حياته لا قيمة لها (بالألمانية: بالاست إكتين ن Ballast existenzen إ

١٣ - وكما هو الحال دائمًا، تخبئ الرؤية العلمية النفعية المحايدة أخلاقيًا الرؤية الداروينية النيتشوية، يتأكيدها على فكرة البقاء بحسباته القيمة المطلقة والصراع باعتباره الآلية الوحيدة للبقاء، وهي عملية مادية محضة. فالبقاء هو البقاء المادي، والصراع صراع مادي. والبقاء في هذه الغابة الداروينية الواحدية المادية التي لا تعرف الرحمة أو

العدل ليس من نصيب الأرق قلبًا أو الأرقى خُلقًا أو الأكثر تراحمًا، وإنما هو من نصيب الأصلح والأقوى ماديًا (فالقوة هي المطلق النهائي)، والأقوى هو الذي لا تعرف الرحمة طريقًا إلى قلبه والذي يتحلى بأخلاق الأقوياء ويضرب بيد من حديد على الضعفاء بدلاً من أن يأخذ بأيديهم.

بعد أن تقبل النازيون النفع المادى والقوة، بحسبانهما المعيار الأخلاقي الأوحد في منظومة معرفية علمانية مادية شاملة لا تعرف المطلقات الإنسانية أو الأخلاقية أو اللدينية، قام المفكرون والعلماء النازيون بتقييم الواقع المحيط بهم من خلال هذه المنظومة الفكرية المادية وصنفوا كثيراً من العناصر بحسبانها غير نافعة (السلاف، والجنود الألمان الذين أصيبوا في أثناء العمليات العسكرية، والمعوقون والعجزة، والمغجر واليهود).

ولا يمكن الدفاع عن كل هؤلاء من منظور أخلاقي مطلق، فهذا أمر مرفوض من منظور علماني شامل، نفعي نسبى، مستنير رشيد، ينطلق من حساب دقيق للمدخلات والمخرجات. ولذا، فإن من يريد الدفاع عن نفسه عليه أن يفعل ذلك من داخل المنظور العلمي النفعي المستنير لا من خارجه.

وقدتم إعداد الآلة المادية النفعية ذات الكفاءة العالبة، كماتم تحويل العالم بأسره، على المستوين المعرفي والوجداني، إلى مادة استعمالية خام. ومن جهة أخرى، تم استئناس الشعب الألماني وترشيده، وتحييد حسه الحلقي قامًا، وإسكات عواطفه، ليكون في انتظار التعليمات والحلول الواقعية العلمية العملية (المادية) النهائية لمشكلاته، وهي حلول ستأتيه من مجموعة من رجال الحزب والعلماء وأهل التخصص.

وحيتما بدأت آلة الإبادة المادية النفعية الموضوعية الجهنمية ذات الكفاءة العالية متقطعة النظير في الدوران، كانت الإبادة قد تحققت معرفيًا ووجدانيًا ونظريًا، من خلال النموذج الواحدي المادي، قبل أن تتحقق فعليًا من خلال معسكرات الاعتقال والسخرة والإبادة.

إن الأطروحات الأسامية للنازية هى ذاتها الأطروحات الأسامية للعضارة الغربية الحذية والنشكيل الإمبريائي الغربي. وبالفعل ، حظيت الحركة النازية في البداية بتأييد رأسمالي غربي لأنها كانت تنظر إلى الاتحاد السوفيتي بحسبانه العدو الأكبر (السلافي) للحضارة الآرية ، ومن ثم كان الرايخ الثالث من هذا المنظور يشكل قلعة ضد الزحف السلافي الشيوعي . ولكن مبتالين كان أكثر دهاة ، حيث عقد حلفاً مع هتلر اقتسما بمقتضاه بولندا وللجال الحيوى المحيط بها . ثم تحالف الغرب الرأسمالي مع الشرق الاشتراكي ضد هتلر ، لا دفاعاً عن الميادئ ولكن لأنه بدأ بهدد مصالحهما معاً .

ولعل سيرة حياة العالم الألمانى د. إ. فيشر Fischer تبيَّن مدى عمق تَجنَّر المنظومة النازية فى الحضارة الغربية. فقد بدأت سيرته العلمية عام ١٩٠٨ حينما قامت السلطات المثانية بإلغاء كل الزيجات المختلطة فى مستعمرة جنوب غربى إفريقيا (نامبيا فى الوقت الحاضر) الثابمة لألمانيا، وحرمان الألمان عن تزوجوا من غير البيض من حقوقهم المدنية. فى هذا الإطار، قرر الدكتور فيشر، أستاذ النشريع بجامعة فرايبورج، أن يبدأ دراساته عن أبناء الزيجات المختلطة التى تمت بين البوير (وهم من أصل هولندى) ونسساء قبائل الهوتنتوت الإفريقية. وقد نشر نتائج بحثه عام ١٩١٣، وكان من ضمن التوصيات العلميسة، التى وردت فى هذا الكتباب ما يلى: قمن الواجب أن نزود أبناء مثل هذه الزيجات المختلطة بالحد الأدنى من الحماية التى يتطلبها البقاء بحسبانهم جنساً متذئباً عنا. الزيجات المختلطة بالحد الأدنى من الحماية التى يتطلبها البقاء بحسبانهم جنساً متذئباً عنا. وبعد هذا، يجب أن تسود المنافسة الحرة، التى ستؤدى إلى تدهورهم وتدميرهم، . ثم ألم فيشر كتابًا مع آخرين بعنوان مبادئ الوراثة الإنسانية والصبحة العرقية، أى أن فكر والمستعمارى الغريء.

ومن هذه البيضة خرجت الأفعى؟ فقد وصلت نسخة من هذا الكتاب إلى حتلر فى مسجنه عام ١٩٣٣ وكنان آنذاك يكتب كتابه المشهور كضاحى فطوَّر أفكاره عن العرق وأعطاها التسويغات العلمية؛ المطلوبة.

وفى عام ١٩٢٩ عُقد المؤتمر الدولى (أى الغربى) لتحسين النسل فى روما. وترأسه العالم الأمريكى المشهور دافنبورت. وقد أرسل فيشر بجذكرة إلى الحكومة الإيطالية ليُبين المعالم الأمريكى المشهور دافنبورت. وقد أرسل فيشر بجذكرة إلى الحكومة الإيطالية للبعنة الاحتلاط العرقى فى الفيدوالية الدولية (أى الفربية) لمنظمات تحسين النسل. وقد ذاح صيت فيشر وعلت مكانته فى المؤسسة العلمية الغربية حتى إن دافنبورت رشحه خليفة له (فى مؤتمر تحسين النسل المنعقد فى نيويورك) ليترأس الفيدوالية الدولية (أى الغربية).

وبعد عدة شهور (٣٠ يناير ١٩٣٣) أصبح هتلر مستشاراً لألمانيا، وبعدها بيومين ألقى فيشر محاضرة بعنوان «الاختلاط العرقى والإنجاز الثقافى»، ثم عُيِّن رئيساً لجامعة برلين فى ذلك العمام. وبدأ فيشر ينوَّ، بالنظام النازى وينخبته الحاكمة لأنها تفكر من خلال «الإطار البيولوجى» وتتدخل فى مسار الناريخ لتحمى الصفات العرقبة الألمانية. وفى عام ١٩٤١، كان فيشر هو ضيف الشرف في حفل انساح معهد دراسة المسألة اليهودية في فرانكفورت حيث طالب بحل المسألة اليهودية عن طريق نقل اليهود من أوربا وطالب بتعقيم ربع اليهود. وحضر في عام ١٩٤٢ اجتماعًا لمناقشة مسألة إنهاك (تقويض - تفكيك) شعوب شرقى أوربا من خلال العمل (بالإنجليزية: إسكرابنج ثرو ليبور scrapping through labour) وإعادة توطين الملاين منهم في سيبريا. ثم كتب فيشر مقالاً يُشير فيه إلى أن العلم النازى قد ازدهر الأن الطبقة الحاكمة ترحب به وتضع نتائجه موضع التنفيذ وفي خدَمة اللولة. وحتى قرب نهاية الحرب، كان فيشر لا يزال يقوم بجهوده «العلمية» النازية فقبل أن يكون رئيسنًا للموقع المعادى لليهود والذي كان سيمقد في كراكوف في بولندا (ولكن المؤتمر لم ينعقد الأن الستار كان على وشك أن يُسدل على التجربة النازية كلها).

النازية هي، إذن، وليدة الحضارة الغربية، ومع هذا يتسامل بعض الدارسين الغربيين للإجادة النازية عن الكيفية التي أمكن بها لمجتمع غربي يُقال إنه "متحضر" مثل للجتمع الألماني (مجتمع هيجل وفاجئر وهايدجر) أن يفرز حركة بربرية تمامًا كالحركة النازية ثم يُخضع كل أعضاء للجتمع لها. وفي محاولة الإجابة عن هذا السؤال، ذهب بعضهم إلى القول بأن النازية هي مجرد انحراف لا عن مسار التاريخ الألماني وحسب وإنما عن مسار التاريخ الخربي كله. وهذه قراءة غير مركبة للحركة النازية، تحاول أيقنتها وتراها شبتًا فريسًا وفيهًا وتراها شبتًا فريسًا متكررًا.

## السياق السياسي والاجتماعي الألماني للإبادة،

بعد أن تناولنا السياق الفكرى للنازية، يمكننا الآن أن نتناول العناصر التاريخية التى حولت المنظرمة الفكرية إلى ممارسة فعلية. وقد يكون من المنطقى أن نبدأ بتناول أهم المناصر التاريخية فى القرن العشرين وأثرها فى ألمانيا، أى عملية التحديث أو تحول المجتمع المغربى من النمط العقليدى إلى ما يُسمَّى «النمط العقلاني (المادي) أو الرشيده فى الإنتاج والإدارة، والذي يخضع لعمليات الترشيد. ونحن لا نشير عادةً إلى التحديث إلا عندما تتناول العالم الثالث، وذلك بسبب وضوح هذه العملية فيه، ويسبب كونها عملية لا زال نعيشها فى وقتنا الحاضر. لكن عملية التحديث هى المدخل الأساسي لفهم كثير من الطواهر فى العالم الغربي منذ القرن الرابع عشر، برخم أنها تأخذ أشكالاً أكثر تركيباً الظواهر فى العالم الغربي منذ القرن الرابع عشر، برخم أنها تأخذ أشكالاً أكثر تركيباً

ولعل من أهم الحقائق التي تسم عملية التحديث أو التصنيع في ألمانيا أنها بدأت في

وقت متأخر قليلاً بالنسبة لفربى أوربا. فالجهود الرامية لتحديث ألمانيا ظلت متعثرة ولم تجرز تقدماً إلا فى سبعينيات القرن التاسع عشر بعد الحرب البروسية الفرنسية ، وذلك نظراً لعدم وجود سلطة مركزية . ولكن الوضع تغير بعد أن أحرزت بروسيا انتصارها الساحق على فرنسا ، وبعد أن ضمت الألزاس واللورين ، إذ قامت بتوحيد ألمانيا ، ثم حققت عملية التحديث من خلال قفزات هائلة فى فترة وجيزة نسبياً ، بحيث أصبحت ألمانيا من كبريات الدول الصناعية لا يفوقها سوى إنجلترا ، بل إنها تفوقت على إنجلترا ذاتها فى بعض الجوانب .

وعادة ما يؤدى التحديث السريع إلى اضطرابات اجتماعية، لأنه لا يتيع الفرصة أمام أعضاء كثير من الجماعات والأقلبات الإثنية والدينية للتأقلم مع الوضع الجديد، بحيث يمكنهم إعادة تحديد ولائهم وإعادة صياغة هويتهم بما يتفق مع متطلبات الولاء للدولة القومية الحديثة. وقد ظهر هذا الوضع، أول ما ظهر، حينما سعت الدولة الألمانية الجديدة، ذات التوجه البروتستانتي الواضع، أو ذات الديباجات البروتستانية، إلى وضع كل النشاطات الاقتصادية والثقافية تحت سيطرتها، وهذا أمر أساسي في عملية الترشيد. وعلى سبيل المثال، حاولت الدولة الجديدة السيطرة على النظام التعليمي بأكمله، ومن ثم، تدخلت في عملية تعبين (وفصل) المدرسين في المدارس الكاثوليكية من جماعة ثم، تدخلت في عملية والقيم الكومية أو مردي تحول الأقلية الكاثوليكية من جماعة شبه ألمانية لها سمانها الخاصة تدين بالولاء للدولة وحدها. وقد أدى هذا إلى صدام المعضوية إلى جماعة ألمانية خالصة تدين بالولاء للدولة وحدها. وقد أدى هذا إلى صدام بين الدولة والكتلة الكاثوليكية الضمنية، وأطلق على هذا الصدام مسطلح بين الدولة ضد أعضاء الجماعة اليهودية إلى جانب الدولة ضد أعضاء الجماعة الكاثوليكية).

وأدَّى التحديث السريع إلى اقتلاع أعداد كبيرة من الجماهير الريفية من مجتمعاتهم المترابطة (جماينشافت) والإلقاء بهم في المدن الضخعة التى تسود فيها الملاقات التعاقدية (جيسليشافت). وتزايدت درجة الاغشراب بين أعضاء الطبقة الوسطى وغيرها من الطبقات، حيث تغيَّر أسلوب حياتهم نتيجةً لإذياد حجم المدن بسرعة مذهلة وظهور مؤسسات قومية رأسمالية ضخعة لم يألفوها. وفي مثل هذه الظروف، يبحث أعضاء المجتمع في العادة عن عقيدة متكاملة تجيب عن أسئلتهم وتمنحهم الطمأنية التى يفتقدونها في المجتمع المحديد وتحميهم من وحشبة وتأثير التغير السريع. وحيث إن العقائل

الشمولية تقوم بهذه المهمة على أكمل وجه، فقد وجدت تربة خصبة فى ألمانيا (ويقف هذا الوضع على الطرف النقيض من التحديث التدريجي البطىء فى غربى أوريا الذى سمح بترسيخ قيم الفردية والليبرالية ثم بهيمنة البورجوازية فى نهاية الأمر على المجتمع كله بمختلف أعضائه ومؤسساته).

وتم التحديث في ألمانيا تحت ظروف خاصة، فتوحيد ألمانياتم في مرحلة متأخرة (على عكس فرنسا وإنجلترا). وقد نجح بسمارك في استغلال هذا الوضع ببراعة فاثقة، حيث اكتشف أن العناصر الثورية في الطبقة الوسطى والبورجوازية تبنت قضية توحيد ألمانيا وربطت بينها وبين قضية القضاء على القوى التقليدية وللحافظة في المجتمع والتي كان من صالحها أن تبقى على وضع التجزئة. لكن بسمارك توصل إلى صبغة عقائدية تسمح بفصل الهدف الأول عن الثاني، كما تسمح باستغلال قضية الوحدة في تصفية العناصر الليبرالية والثورية مثلما يحدث في العالم الثالث في هذا العصر حيث تطرح قضايا قومية مصيرية للتحكم في الجبهة الداخلية ولتصفية أي جيوب معارضة باسم الإجماع القومي ( افى تلك اللحظة المصيرية من تاريخ الأمة )). وانطلاقًا من هذا، تبنت القوى والطبقات المحافظة والأرستقراطية، بقيادة بسمارك، قضية توحيد ألمانيا وضرورة قيام سلطة مركزية بعد أن أصبحت موضع إجماع قومي، ثم أنجزت هذا الهدف التاريخي في نهاية الأمر. ولذا، كان بوسع هذه القوى أن تبرم هدنة بينها وبين البورجوازية بحيث تحفظ هي بالقيادة السياسية لألمانيا على أن تستفيد البورجوازية من التائج الاقتصادية لعملية التوحيد، أي أن عملية التحديث في ألمانيا تمت تحت مظلة القوى التقليدية المحافظة مثلما كان الحال، وإن تباينت صورته، في دول شرقي أوريا. ومن ثم، ظهر مجتمع حديث يُدار بشكل حديث من قبل طبقة تقليدية ذات مُثُل تسلطية شمولية ، وهذا مغاير تمامًا لنمط التحديث في كلُّ من فَرنسا وإلجلترا.

ومن الحقائق الأساسية التى كثيراً ما نفقل عنها، أن التحديث فى الصالم الغربى، خصوصا فى أوربا الغربية، ارتبط ارتباطاً كاملاً وعضويًا بالمشروع الاستعمارى الغربى. ولا يمكن رؤية عملية التحديث (والتراكم الرأسمالى المرتبط به)، فى فرنسا وإنجلترا وهولندا وبلجيكا وأمثالها، خارج إطار التوسع الاستعمارى وتحويل شعوب آسيا وإفريقيا إلى ما يشبه الطبقة العاملة (مصدر فائض القيمة) بالنسبة إلى شعوب الغرب (ولذا فنحن نفضل الحديث عن «التراكم الإمبريالى»). وعما لا شك فيه أن التوسع الاستعمارى يُساهم فى التخفيف من حدة كثير من المشكلات الناجمة عن التحديث مثل الأزمات الاقتصادية فى التخفيف من حدة كثير من المشكلات الناجمة عن التحديث مثل الأزمات الاقتصادية

والانفجارات السكانية، وذلك عن طريق تصديرها إلى المستعمرات. ولكن ألمانيا لم يكن لها مشروع استعمارى مستقل نظراً لانقسامها، وقد مرت عليها مرحلة الاستعمار المركتالي (التجارى) في القرنين السادس عشر والسابع عشر، كما مرت عليها مرحلة الاستعمار في إطار المنافسة الحرة في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، ولم تدخل ألمانيا الحلبة الاستعمارية إلا في مرحلة الرأسمائية الاحتكارية بعد أن كانت إلجلترا وفرنسا (ومن قبلهما إسبانيا والبرتغال) قد التهمتا معظم أنحاه العالم، وبطبيعة الحال، صعت ألمانيا، بعد أن تسارعت وتيرة التحديث داخلها، إلى بسط نفوذها على بعض مناطق العالم، فأنشأت علاقات وثيقة مع المدولة العشمانية وحلت محل بريطانيا وفرنسا كحليفة كبرى، كما احتلت بعض المناطق في إفريقيا بل وفي أوربا ذاتها. وقد تحطم المشروع الاستعماري لألمانيا تمامًا في الحرب العالمة الأولى، إذاقتسم الحلفاء (المنتصرون) مستعمراتها فيما بينهم ولم يعدلها مجال استعماري حيوي تقوم بتصدير مشكلاتها إليه.

ويمكن القول إن معاهدة فرساى لم تحطم المشروع الاستعماري الألماني وحسب، بل وحطمت أيضًا المشروع التحديثي الألماني، وحولت ألمانيا نفسها إلى ما يشبه المستعمرة. وقد مُنعت ألمانيا من الاتحاد مع النمسيا، مع أن ذلك كبان مطلبًا للشبعبين الألماني والنساوي كليهما. كماتم استقطاع أجزاء كبيرة منها ضُمت إلى كلٌّ من الداغارك وبولندا وفرنا وبلجيكا وليتوانيا. ووُضعت منطقة سار، الغنية بالفحم، تحت إشراف عصبة الأم لمدة خمسة عشر عامًا أُديرت مناجمها في أثنائها عن طريق فرنسا. وعلاوة على هذا، تم تحديد حجم الجيش الألماني الذي سلَّم كميات هائلة من الزاد والعتاد الحربي للحلفاء، وخُفضت كمية الذخيرة المسموح بإنتاجها، وخُفضت قوة السلاح البحرى، ولم يُسمح بوجود قوات جوية بتاتًا، كما فَرضت غرامة مالية كبيرة على ألمَّانيا. وفضلاً عن ذلك، تقرر أن تحتل قوات الحلفاء الضفة اليسرى للراين لمدة خمسة عشر عامًا للتأكد من تنفيذ شروط المعاهدة. وألغى الحلفاء المتنصرون المعاهدات التجارية المبرمة بين ألمانيا والدول الأخرى، وصُودرت الودائع المالية الألمانية في الخارج، وأنقص حجم البحرية التجارية الألمانية إلى عُشر حجمها. وكل هذه الإجراءات تذكر المره بما حدث لمحمد على، صاحب أول تجربة تحديث في الشرق العربي، والذي هنَّد ظهوره الخطط الغربية للاستيلاء على تركة الدولة العشمانية (رجل أوربا المريض). وفي نهاية الأمر، كان على ألمانيا أن تدفع غرامة حينية قدرها ٢٠ مليار مارك ذهبي، على أن تدفع جزءًا منها فورًا وجزءًا منها بعد حين. وتم تحديد الغرامة في نهاية الأمر، في إبريل ١٩٢٦، بقدار ١٣٢ مليار مارك ذهبي. وبرغم معارضة جميع الأحزاب الألمانية لتلك الشروط، اضطرت جمهورية وايمار فى النهاية إلى الإذعان. وكما هو الحال فى مثل هذه المواقف، حينما تُجُرح الكبرياء الوطنية لشعب ما، ذاع بين الألمان الاعتقاد بأن ألمانيا لم تُهزم وإلما طعنها الثوريون والليراليون واليهود من الخلف.

وأدًى الوضع المذكور إلى تدهور سعر المارك من ٢٠, ٤ مارك للدولار في عام ١٩١٢ إلى ١٩٢٢ ماركا للدولار في عام ١٩٢٢ الله ماركا عام ١٩٢٣ . وقد احتلت فرنسا منطقة الروهر عام ١٩٢٣ ، بحجة فشل ألمانيا في إرسال شحنة من الخشب على سبيل التعويض المعيني، ثم قامت القوات الفرنسية والبلجيكية بإلقاء القبض على العمال الألمان الذين رفضوا العمل في المناجم، وقُرض حصار اقتصادي تم بمقتضاه فصل منطقة الروهر وكذلك وادى الراين للحتلين عن ألمانيا، الأمر الذي شكل ضربة اقتصادية هائلة لألمانيا، خصوصا بعد أن تم استقطاع منطقة سيلزيا العليا الغنية بالفحم. وبناءً على ذلك، هبط المارك إلى 17 ألفًا للدولار في عام ١٩٣٣ ثم إلى ٢٠٠٠، ٠٠٠، ١٠٠، ٢٠ في نوف مبسر من الرأسماليين (ومنهم أعداد كبيرة من اليهود) من هذا الوضع، وحققوا أرباحا هائلة من الرأسماليين (ومنهم أعداد كبيرة من اليهود) من هذا الوضع، وحققوا أرباحا هائلة وراكموا الشروات في وقت كانت فيه معظم طبقات الشعب الألماني تعاني من الفقر

وبذلت حكومة ألمانيا قصارى جهدها لإصلاح هذا الوضع. وبالفعل، تم تحديد ديون ألمانيا وطريقة دفعها، وبدأت قوات الحلفاء في الانسحاب مع أواتل الشلائيات، ثم عقدت الجمهورية بعض القروض لاستشمارها في الاقتصاد الألماني حتى ظهرت بعض علامات التحسن والاستقراد. ولكن هذا الاستقراد كان يعتمد باللوجة الأولى على القروض الخارجية، ومن ثم، أدّت أزمة الرأسمالية العالمية عام ١٩٢٩، وانهياد البورصة في نبويورك، إلى انهياد الوضع في ألمانيا، فوصل عدد العاطلين فيها عن العمل إلى ما يزيد على سنة ملايين (أي نحو ثلث مجموع القوى العاملة في الفترة ١٩٣٠- ١٩٣٧)، ونقدت الطبقة الوسطى ما تبقى لديها من مدخوات.

هذا هو السياق الاجتماعى والسياسى العام الذى أدَّى إلى احتدام التناقضات والثورات داخل المجتمع الألمانى وأدَّى فى نهاية الأمر إلى تَفجُّر الوضع الداخلى وظهور اللوزات داخل المجتمع الألمانى وأوى فى نهاية الأمر إلى تَفجُّد الداخل؛ الأوربى بعد أن الأفكار الشمولية الاستبعادية وإلى ظهور إمبريالية تتجه نحو «المداخل» الأسيوى والإفريقى «العالم». فقد اتجه المسروع الاستعمارى الألمانى بكل قوته، حينما استعادها، نحو الداخل، أى نحو الشعوب السلافية المجاورة

والأقليات المختلفة مثل الغجر واليهود، حيث عَدَّ المناطق التي تعيش فيها مجاله الحيوى الذي لابد من تفريغه من تلك العناصر التي لا تشمى إلى الفولك والتي تعوق تحقيقه لمصلحته وأهدافه.

#### السياق السياسي والاجتماعي الألماني اليهودي للإبادة،

تناولنا السياق الحضارى الفرى العام للإبادة النازية ليهود أوربا، ثم خفضنا من مستويات التعميم وتناولنا السياق الألماني بكل مستوياته (الفكرية والتاريخية والاجتماعية والاقتصادية). ويمكن الآن أن نتناول أدنى مستويات التخصيص وهو مستوى الجماعة المهودية في ألمانيا. لكن السياق اليهودي للإبادة النازية هو أيضًا سياق متعدد المستويات والأبعاد.

ويمكن القول إن الظروف الخاصة بأعضاء الجماعة اليهودية في ألمانيا ساهمت في غمويل الموقف العنصرى المتفجر في ألمانيا النازية إلى وضع مدمر بالنسبة لهم ولغيرهم من الأقلبات. لكن الجماعة اليهودية في ألمانيا لم يكن لها وزن عددي يُذكر. فمن الناحية الكمية المحضة، لم يكن أعضاؤها يُشكلون أي تحدُّ خاص للأغلبية الألمانية الساحقة فقد كان عددهم لا يزيد على ١/ من عد السكان.

ولذا، لم تكن المسألة اليهودية في ألمانيا كامنة في الكم كما كان الوضع (إلى حدَّما) في شرقى أوربا، وإغا في الكيف، وعلى وجه التحديد في الوضع الوظيفي المتميَّز لأعضاء الجماعة اليهودية الذي تأثر تأثراً عميقاً بعملية التحديث في ألمانيا. فقد كان أعضاء الجماعة، حتى نهاية القرن الثامن عشر، يعيشون أساساً في الريف والمدن الصغيرة. ولكن، مع بدايات القرن التاسع عشر وظهور الاقتصاد الجديد، هاجرت أعداد هائلة منهم إلى المدن الكبرى مثل براسلاو وليزج وكولونيا، بالإضافة إلى هامبورج وفرانكفورت، وكانت برلين تضم ثلث يهود المانيا.

وأدَّى تركز يهود ألمانيا في الملان إلى وضوح تمايزهم الوظيفي والمهني، وهي ظاهرة موغلة في القلم في دول وسط أوربا، خصوصاً في ألمانيا. فلقد كان أعضاء الجماعة البهودية في الإمارات الألمانية يُشكلون، في العصور الوسطى، جماعة وظيفية وسيطة تضطلع بدور الناجر والصيرفي والمرابى، ثم تم طردهم من عدة مدن وإمارات ألمانية، فهاجروا منها إلى مدن وإمارات ألمانية أخرى. ولكن، مع حلول القرن السادس عشر،

سُمح لليهود بالاستقرار في كثير من المدن والإمارات التي كانوا قد طُردوا منها، وتم استقدامهم بوصفهم عنصرا تجاريا نشطا لديه رأس المال اللازم والاتصالات الدولية. وكان يهود المارانو (الذين طُردوا من شبه جزيرة أيبريا) من أهم هذه العناصر. وعادةً ما كان يتم استقدام اليهود، سواءً في العصور الوسطى أو في القرن السادس عشر، بأمر من الإمراطور، فكان أعضاء الجماعة اليهودية يتبعونه مباشرة ويُشكلون مصدر دخل كبير له، إذ كانوا يقومون باعتصار الجماهير من خلال الفوائد الضخمة التي يُحصكونها على قروضهم. ولكنه كان يستولى على نسبة ضخمة منها في نهاية الأمر عن طريق الفرائب التي يغرضها على أعضاء الجماعات اليهودية. وفي القرن السادس عشر، ظهرت مهنة يهودى البلاط الذي يدير الخزائة الملكية ويعقد الصفقات والقروض بالبابة عن الأمراء ويمول الحروب ويدير الاتصالات التجارية اللازمة، أي أن أعضاء الجماعة اليهودية في المنانا عربطين بالحاكم ملتصقين به ومتميزين طبقياً ومهنياً عن بقية أفراد الشعب، وهم وضم اذداد تبلوراً في القرن التاسع عشر.

وكان وجود بعض أعضاء الجماعة اليهودية (كوسطاء) أمراً واضحاً للغاية، فقد هيمنوا على صناعة الأثاث والملابس الجاهزة وارتبطوا بالصيرفة والمحال التجارية، الأمر الذي حولهم إلى شخصيات مكروهة من الطبقة الوسطى، خصوصاً في ظروف الأزمة. واتضع كذلك وجود اليهود في مهنة الإقراض وتجصيل ربع الملكيات الزراعية (بالنيابة عن أصحاب الأملاك)، كما عملوا تجاراً مواشى، الأمر الذي جعلهم مكروهين من الفلاحة.

ومن الإحصاءات الأخرى ذات الدلالة أن يهود برلين الذين كانوا يشكلون ـ كما أسلفنا ـ 0٪ من سكانها كانوا يدفعون ٣٠٪ من جملة الضرائب، وكان يهود فرانكفورت الذين يشكلون ٧٪ من سكانها يدفعون ٣٠٪ من جملة الضرائب، وكان يهود فرانكفورت الذين يشكلون ٧٪ من سكانها يدفعون ٢٨٪ من ضرائبها، كما بلغت نسبة أصحاب الأعمال ومديرى البنوك من اليهود في برلين ٥١ ,٥٥٪ في عام ١٩٢٥، ثم هبطت إلى الإعمال ومديرى البنوك أيضًا نسبة عالية إن القوذ، إذ كان اليهود يُديرون أهم ثلاثة الهبوط في النسوات، وكانوا يديرون نحو ثلاثة بنوك تتحكم في ٢٠٪ من نسبة الإقراض في بعض السنوات، وكانوا يديرون نحو ثلاثة أرباع القروض الأجنبية التي متحت لألمانيا من عام ١٩٢٤ إلى عام ١٩٢٩ كما سيطر البهود على ٢٣, ٧٥٪ من صناعة المعادن في عام ١٩٣٠ وهكذا، ارتبط اليهود في العقل الالماني بالمشروع الحر والمضاربات والسياسات الليبوالية . ومن جهة أخرى، كان والتر

راتناو (وزير التعمير ثم وزير الخزانة في حكومة وايمار) يهوديًا، كما كان واضع دستور هذه الجمهورية (التي استمرت فترة قصيرة) يهوديًا أيضًا.

وكانت هذه الجمهورية ترمز في العقل الألماني للببرالية المتخاذلة المتهالكة أمام هجوم أعداه ألمانيا. ومن قبيل المفارقات أن أعضاء الجماعة اليهودية ارتبطوا بالمثل اللببرالية في وقت كان فيه للجتمع الألماني (كله) يتخلى، بعد تَمثّر التحديث، عن هذه المثل ليبحث عن طرق أخرى شمولية لحل مشكلاته. ولعل في هذا الارتباط الوثيق بين الرأسمالية الألمانية وويهود ألمانيا ما يُعسّر النقد الاشتراكي الثورى العنيف لليهود بحسبانهم ممثلين للرأسمالية، ولليهودية بحسبانهم عمثلين للرأسمالية، ولليهودية بحسبانها دين الاقتصاد الجديد. ولعل هذا يُعسّر أيضًا السبب في أن ماركس يقرن اليهودية بروح التجارة ويُوحَد بينهما، ويرى أن إله إسرائيل الطماع هو المال. وهذا النراث الاشتراكي في نقد الشخصية اليهودية نابع من تربة ألمانية أساسًا، حيث كان اليهود ممثلين بشكل واضح في الطبقات المأسمالية. لكن هذا لا ينطبق، بأي حال، على شرقي أوربا حيث تحولت البورجوازية الصغيرة والجماعات اليهودية إلى بروليتاريا تعاني من أوربا حيث تحولت البورجوازية الصغيرة والجماعات اليهودية إلى بروليتاريا تعاني من

وبرغم هذا الربط بين الجماعات الهودية والرأسمالية في ألمانيا، فقد انصم حدد كبير من المثقفين اليهود إلى الحركات الثورية فيها ، وكان ارتباطهم بها على المستوى الفردى والمشحق وضوح الارتباط الجماعى لليهود بالرأسمالية . فكان رئيس حكومة بافاريا الثورية (البلشقية) يهوديًا ، وكان كثير من قيادات الحركة الثورية المتطرفة (مثل روزا لوكسمبرج) من اليهود ، وكان هناك شبح ماركس يرفرف على الجميع . ثم اتضح عام ١٩١٧ الوجود الميهودي الملحوظ في الثورة البلشفية (التي كان يُطلق عليها في بعض الأوساط "الثورة اللهودية") .

وهكذا، ارتبط اليهودى بالصناعة والاستغلال والمشروع الحر، وكذلك بالثورة الاشتراكية المتطرفة والحركات الثورية، أى أن اليهودى أصبح رمزاً جيداً لهذا المجتمع الاشتراكية المتطافت) المبنى على التعاقد والتنافس، والذى قوض دعائم المجتمع الألمانى المترابط (جماينشافت)، وأصبح بؤرة تتجمع فيها مخاوف الطبقة الوسطى التي كانت آخذة في التدهور الاجتماعى والطبقى بسبب التضخم والبطالة، بل وأصبح رمزاً لكل تلك القوى، من اليمين واليسار، التي أودت بألمانيا وفرضت عليها أن تذعن للحلفاه.

وحينما استأنفت ألمانيا عملية التحديث بعد الحرب، تمت هذه العملية بقروض أجنبية

وتحت رعاية الدولة، أى أن النمط الاقتصادى السائد فى ألمانيا لم يكن فيه مجال للرأسمال الحرثمامًا ولا للنمط الاشتراكى الجمعى. وارتطمت الدولة النازية بكل من الرأسمال الحر الذى ارتبط به اليهود واليسار المتطرف الذى ومجد فيه اليهود بشكل ملحوظ.

وقد ساهمت العوامل السابقة جميعًا، بشكل أو بآخر، في عزل أعضاه الجماعة اليهودية عن بقية التشكيل السياسي الحضاري الألماني. ولكن العنصرين التاليين كانا حاسمين في فصلهما عن سواد الشعب الألماني، وفي تهميشهما قامًا. والعنصران هما:

# ١- العلاقة الخاصة بين أعضاء الجماعة اليهودية والمشروع الاستعماري الألماني:

تعود العلاقة الخاصة بين أعضاء الجماعة اليهودية والمشروع الاستعماري الألماني إلى منتصف القرن التاسع عشر ، وتُعدَّ امتداداً لظاهرة يهود البلاط ولارتباط أعضاء الجماعة بالحاكم (وتُعدُّ عائلة روتشيلا مثلاً جيداً على ذلك، حيث كانت آخر أسرة من أسريهود البلاط وهي أيضاً أول أسرة يهودية ثرية تتولى مشروعات الاستبطان الصهيوني).

والجدير بالذكر أن وضع اليهود تحسن كثيراً في متصف القرن التاسع عشر مع توحيد ألمانيا، فقد كان ثلاثة من أهم مستشارى بسمارك من اليهود. ويقال إن اليهودى المتنصر فريدريك ستاهل هو مُنظِّر الدعوة إلى العسكرية البروسية. والواقع أن بسمارك كان يفكر، حسب تقاليد النخبة الحاكمة الألمانية، في استخدام اليهود دانماً في مشروعاته. ويظهر ذلك الاتجاه بشكل أوضع في تفكير إمبراطور ألمانيا (ويلهلم الثاني) الذي كان يرى إمكان استخدام اليهود وأي القدرات المالية لليهود وحجم اتصالاتهم الدولية. وكانت مفاوضات هرتزل، مع إمبراطور ألمانيا، تدور داخل هذا الإطار و تنطلق من هذا التفاهم الضمني. وفي الوقت نفسه، كانت المنظمة الصهيونية في ألمانيا لا تكف عن الحديث عن نفع اليهود وإمكان استخدامهم في المشروعات الاستعمارية الألمانية، وتوطينهم في فلسطين أو في غيرها تحت راية الاستعمار الألماني، كما كان يُنظر إلى العنصر اليهودي من شرقي أوربا (المتحدث وقامت جمعية الغوث الألمانية اليهودية بالمساهمة في النشاط الاستيطاني الصهيوني باسم الاستعمار الألماني، كما كان يُنظر إلى العنصر اليهودي من شرقي أوربا (المتحدث باليديشية) بحسبانه عنصراً ألمانيًا يمكن تسخيره في صالع المشروع الألماني الاستيطاني.

وكما هو معروف، صدر وعد بلفور الذي ينطوى، بشكل ضمنى، على إمكان تحويل اليهود إلى عناصر تدين بالولاء للاستعمار الإنجليزى. ورغم هذا، استمرت رئاسة المنظمة الصهيونية الموجودة آنذاك في ألمانيا في التقرب إلى النظام الحاكم، واستمرت في بذل المحاولات لاستصدار وعد بلفوري ألماني. ولكن هذه الجهود لم تُشمر، بسبب العلاقة المخاصة لألمانيا بالدولة العثمانية ورفض الخليفة العثماني الموافقة على المشروع الصهيوني حتى ولوتم في إطار المشروع الاستعماري الألماني. ومع هذا، أصدرت الحكومة الألمانية (بعد صدور وعد بلفور) تصريحًا مبهمًا يشبه وعد بلفور من بعض الوجوه، تُعد فيه بمساعدة المشروع الصهيوني على أمل أن تجند يهود العالم لصالحها وتكسبهم إلى صفها. وقد جاء هذا النصريح متأخراً، ولم يؤو في النهاية إلى شيء يُذكر. ولكن ما يهمنا في هذا السياق هو أن التعامل مع اليهود (بعصبانهم جزءً من المشروع الاستعماري الألماني) يُعدُ (في جوهره) تهميشاً لهم من منظور المشروع القومي الألماني، فهو يعطيهم حقرقًا للاستيطان في فلسطين، كما يمنحهم الحق في التمتع برعاية الحكومة الألمانية وخارج المانيا، الأمر الذي يعني ضمنًا إنكار حقوقهم وداخلها، فقد كان الاستعمار الاستيطاني ولكن القيادة الصهيونية، بقبولها هذا الإطار، رضيت بالتعريف الضمني الكامن لليهود ولكن القيادة الصهيونية، بقبولها هذا الإطار، رضيت بالتعريف الضمني الكامن لليهود بعسبانه عنصرا غريبا غير منتم بعب أن يتم تصديره عن طريق التهجير. وهذا، على كل بعسبانه عنصرا غريبا الصهيوني (الواضح) لليهود.

## ٢ ـ تهميش اليهود من خلال هجرة يهود شرقي أوربا:

تسبّبت الهجرة الكنيفة ليهود اليديشية في أعقاب تعثر التحديث في شرقى أوربا في تهميش اليهود وفصلهم عن التشكيل القومى الألماني العضوى. ومن الجدير بالذكر أن الهجرة اليهودية الحديثة اتسمت بأنها هجرة داخلية في أوربا (أي من بلد أوربي إلى آخر) حتى عام ١٨٨٠. ولم تبدأ الهجرة عبر الأطلنطي بشكل مكثف إلا بعد ذلك التاريخ. وقد هاجر، في المرحلة الأولى بصفة خاصة، مئات الألوف، ووصلت أعداد كبيرة منهم إلى إنجلترا وتسببوا في استصدار وعد بلفور لتحويل سيل الهجرة عنها، كما وصلت أعداد لا بأس بها إلى ألمانيا.

وعما زاد الأمور سوءاً أن ألمانيا قامت، في نهاية القرن الثامن عشر، بضم بولندا التي كانت تضم يهوداً من المتحدثين باليديشية (أوست يودين، أي يهود شرقى أوربا)، وهو ما كان يعنى أن يهاجر هؤلاء إلى المدن الألمانية الكبرى. وبالفعل، انتقل معظم يهود بوزنان إلى ألمانيا، وكذا أعداد كبيرة من يهود جالبشيا. ولا شك في أن ظهور هذه الكتلة الضخمة من يهود شرقى أوربا ذوى الطابع الجيتوى المنغلق، والذين لا يوجد لديهم (بوصفهم غرباء مُتتَامِين) التزام قوى بالمعايير الأخلاقية للحلية أو بالقيم الغربية ، كما يفتقرون إلى الكفاءات المطلوبة في التعامل مع أوربا الحديثة والاقتصاد الجديد كان يمثل تهديداً للموقع الطبقى لليهود ولمكانتهم الاجتماعية . وقد شهدت صنوات العشرينيات من هذا القرن هجرة يهودية فخمة من بولندا بسبب الأزمة الاقتصادية . وقد أشرنا من قبل إلى النسبة المرتفعة من الزيجات المختلطة كانت بين يهود ألمانيا ، ويمكن أن نضيف هنا أننا نعتقد أن النسبة كانت عالية للغاية بين اليهود من أصل ألماني ، ولكن الإحصاءات لا تذكر صوى المتوسط العام دون أن تُقرَّى بين يهود شرقى أوربا المقيمين في ألمانيا واليهود من أصل ألماني . ويوجه عام ، كان يهود ألمانيا يختفون ، بينما كان يهود الشرق يحلون محلهم ، أي أن الطابع العام للجماعة اليهودية كان آخذاً في التغير وفي اكتساب طابع غير ألماني (كانت نسبة اليهود الأجانب بين يهود ألمانيا هي ٧ ، ٢ ٪ عام ١٨٨٠ ، ارتفعت إلى ٨ ، ٢ ٪ عام ١٩٩٠ ، ولا شك في أنها استمرت في التزايد بعد هذا التاريخ ).

وتحوكت ألمانيا، بعد الحرب العالمية الأولى، إلى مركز للتقافة العبرية نتيجة لهرب كير من الكتاب اليهود من روسيا، فتم تأسيس دار نشر عبرية، كما أسست الحركة الصهيونية كثيراً من المدارس لتعليم العبرية (وهذا أتجاه أيده النازيون فيما بعد ودعموه الأنهم كانوا يون ضرورة عبرنة اليهود بحسبانهم شعبًا عضويًا مستقلاً عن الشعب العضوى الألماني. ولنا أن نلاحظ أن الدولة النازية سبقت الدولة الصهيونية في تبنى كثير من مشروعات العبرنة). وكان من شأن هذا كله أن أصبح العنصر اليهودى مرة أخرى عنصرًا عضويًا متماسكًا غربيًا يقف خارج المجتمع أو على هامشه. ولذا، كان أحد المطالب الأساسية لأعداء اليهود وقف الهجرة من شرقى أوربا الأنها تأتى بالغرباء. وكانت حقوق اليهود الأجانب مثار نقاش حتى في عهد جمهورية وايمار الليرالي، ولهذا نجد بعض الألمان، عن لا يمكن اتهامهم بمعادة اليهود، يطالبون بعدم السماح ليهود الشرق بامتلاك عقارات بوصفهم أجانب لا بوصفهم يهوداً.

بل لقد طُرِحت القضية نفسها داخل المنظمات اليهودية ذاتها: هل يُمنح اليهود الأجانب المذين كانوا يشكلون أحيانًا الأغلبية في بعض المجتمعات حق التصويت في الاجانب؟ وبالفعل، قرر كثير من هذه التجمعات السماح ليهود الشرق بالانضمام إليها بدون عارسة حق التصويت. ولعل تأسيس جمعية الغوث كان يهدف إلى إبعاد يهود الشرق عن ألمانيا حتى لا يتأثر وضع اليهود داخلها، كما هو الحال مع جمعيات الغوث الأخرى (التوطينية) التي أنشأها أثرياء اليهود في الغوب (أمثال هيرش وروتشيلد).

وظهرت في هذه المرحلة جمعيات يهودية ، مثل: التنظيم المركزي للمواطنين الألمان من أتباع العقيدة اليهودية (وهي جمعية يهودية تدعو إلى الاندماج)، وجمعية غوث يهود ألمانيا (وهي جمعية خيرية قامت بنشاط استيطاني في فلسطين كما أشرنا)، وغير ذلك من جمعيات دينية وثقافية . وتم تأسيس اتحاد عام لهذه الجمعيات في أواخر العشرينيات . ولكن الأمر الذي يجدر ذكره، من وجهة نظر هذه الدراسة، هو تأسيس فرع للمنظمة الصهيونية في ألمانيا (بل وأصبح المقر الرئيسي داخل ألمانيا منذ عام ١٩٠٤). وترأس فرع ألمانيا رجل ألماني متزوج من يهودية من شرقى أوربا (كورت بلومنفلا) طرح شعارات قومية عضوية كانت تسبب الكثير من الحرج لأعضاء الجماعة الذين كانوا يحاولون الاندماج. وتُوَّجت جهوده باستصدار قرار بوزنان الصهيوني عام ١٩١٢ الذي جعل من الهجرة إلى فلسطين هدفًا أساسيًا لكل يهودي. وظل الصهاينة، ومعظمهم من أصل شرق أوربي، يتقبلون مختلف المنطلقات القومية العضوية. فدافع مارتن بوبر عن علاقة التربة بالدم، كما دافع عن أن اليهود شعب آسيوي أساسًا. وتحدث ناحوم جولدمان عن اليهود بحسباتهم عنصرا هداما في كل المجتمعات لأنهم غرباء. وتحدث جيكوب كلاتسكين عن ازدواج الولاء عند اليهود. وتحدث حاييم وايزمان عن اليهود بحسبانهم عنصراً فانضًا يقف في حلق الأمة الألمانية، وهي شعارات تعود كلها لتيودور هر تزل وماكس نوردو اللذين وضعا أساس الصهيونية الألمانية. وأشاعت هذه الدعاية صورة سلبية للغاية عن أعضاء الجماعة اليهودية وعن عدم إمكان دمجهم في الشعب العضوي الألماني. وفي هذا المناخ، ظهر هتار وظهرت النازية. وفي أثناء محاكمات نوومبرج، أصر الزعماء النازيون، الواحد تلو الآخر، على أنهم تعلموا ما تعلموه عن المسألة اليهودية من أدبيات الصهاينة.

ورخم هذا الجو الهستيرى الصهيونى النازى، ظلت الجماعة الهودية رافضة للمنطق الصهيونى واستمرت فى مقاومة المنطق الصهيونى واستمرت فى مقاومة المنطق الساونى ومع وصول هتلو للحكم، استولى الصهاينة على قيادة الجماعة البهودية وطرحوا برنامجاً عام ١٩٣٣ لإعادة صياغة الجماعة الميهودية فى ألمانيا وتعليم اليهود ما يتفق مع التقاليد الصهيونية، وذلك عن طريق مزج القومية بالدين بهدف تهجيرهم خارج ألمانيا.

وقد وَصفت جمعية التنظيم المركزى للمواطنين الألمان هذا الموقف من قبل الصهاينة بأنه طعنة في الخلف. أما النازيون، فوافقوا على الطرح الصهيوني للقضية وَقلَّموا التأييد والدعم للأنشطة والمؤسسات الصهيونية . وكانت كل هذه الأسباب النابعة من الملابسات الناريخية والسياسية والحضارية العامة (أى المرتبطة بالرؤية المعرفية العلمانية الإمبريالية الشاملة المهيمنة على الإنسان الغربي)، والأقل عمومية (أى المرتبطة بالمجتمع الألماني كله)، والخناصة (أى المرتبطة بالجمعاعة البهودية على وجه التحديد)، هى التي أدت إلى ارتطامهم بالنظام النازى وإلى إبادة أعداد كبيرة منهم، وأى محاولة لتفسير ظاهرة الهولوكوست على أساس عنصر واحد (الوضع كبيرة منهم، وأى محاولة لتفسير ظاهرة الهولوكوست على أساس عنصر واحد (الوضع الاقتصادي في ألمانيا الشر المتأصل في نفس هتلر رفض اليهود الاندماج في للجتمع الألماني الفكل العنصري الغربي معاهدة فرساى . . . إلخ) ستختزلها وتحولها إما إلى شيء عام للغاية لبس له ملامح محددة، وإما إلى شيء فريد لا يمكن استيعابه داخل أي غط تاريخي إنساني معروف.

# الفصل العاشر حملات الفرنجة والجماعات اليهودية

من أهم الأحداث في التاريخ العربي تاريخ حملات وعمالك الفرنجة (التي يقال لها في الحطاب الغربي «الصليبية»)، فهي كانت مواجهة عسكرية بين العالم العربي والعالم الغربي قبل العصر الحديث، وقد اكتسب هذا الحدث أهمية خاصة بعد ظهور الدولة الصهيونية، إذ أدرك الكثيرون مدى التماثل بين تجربة الفرنجة وتجربة الصهاينة، وقد انشغل العقل العربي (والصهيوني) بمحاولة تفسير هذه الواقعة التاريخية فتأرجع بين التفسير الاقتصادي المادي الخالص والتفسير الديني الخالص، وسقط كثير من المحللين في النصاذج الاختزالية التي ترد ظاهرة مركبة مثل حملات الفرنجة إلى عنصر واحد أو عنصرين.

وفى هذا الفصل ، سنحاول دراسة هذه الظاهرة مستخدمين غوذجًا مركبًا دخل فى تركيب عناصر دينية ومادية وثقافية (ويمكن للقارئ أن يعود للراسات الدكتور قاسم عبده قاسم التى نُعُدُّها غوذجًا طيًا لاستخدام النعاذج المركبة أداة تُعليلية).

#### أسباب حملات الفرنجة،

"الصليبيون" ترجمة لكلمة "كروسيدرز Crusaders) المستقة من كلمة "كروس ecross"، ومعناها "صليب". وهي عبارة تُستخدَم في الخطاب السيامي والتاريخي في الغرب للإشارة إلى الفرنجة الذين شنوا عدة حملات على العالم العربي والإسلامي في القرن الثاني عشر، وقد تَبَّى كثير من العرب المحدثين هذا المصطلع. ونحن نستخدم عبارة "حروب الفرنجة" وهي الحروب التي شنها حكام أوربا المسيحية الإقطاعية لاحتلال فلسطين إبان العصور الوسطى، وهي حروب ساندتها حركة سياسية واجتماعية ضخمة قادتها النخبة الحاكمة (المكيسة والنبلاء). ولم تكن المسيحية سوى

ديباجة سطحية استخدمها الغزاة ولا علاقة لها برؤيتهم للكون. وقد وجدت حملات الغرنجة (الصليبيين في المعجم الغربي) صدى عميقًا لدى الجماهير الشعبية التي انضمت إليها بأعداد ضخمة لم تضعها النخبة الحاكمة نفسها في الحسبان.

ويرى د. سعيد عاشور أن الفرنجة هم من جموع المسيحيين الغربيين الكاثوليك الذين خرجوا من بلادهم في شتى أنحاء الغرب الأوربى، واتخذوا الصليب شعاراً لهم لغزو ديا والإسلام، ويخاصة منطقة الشرق الأدنى وبلاد الشام حيث الأراضى المقدسة. ومعنى هذا أن المسيحيين الشرقيين من روم وأرمن وسريان وأقباط ونحوهم لا يدخلون في دائرة مصطلح «الصليبين» لأن هؤلاء من أهل البلاد (وليسوا وافدين عليها من الخارج) ربطتهم بالأرض التي يسمون إليها روابط أصيلة جذرية ترجع إلى ما قبل الإسلام. وعاش معظمهم قبل الحركة الصليبية تحت مظلة الإسلام يتمتعون بما كفلته لهم هذه الديابة من حقوق ويؤدون ما فرضته عليهم من واجبات.

وتشير المصادر العربية المعاصرة إلى الصليبيين بوصفهم «الفرنجة» أو «الفرنج». وهذا يعود إلى أن المكون البشرى لهذه الحركة الاستيطانية الغربية لم يكن متجانساً عرقياً، ورغم هذا فإن الفرنجة سكان بلاد الغال (غاليا) التي عرفت فيما بعد باسم «فرنسا» كانوا أكثر إقبالاً من غيرهم على المشاركة في الحركة الاستيطانية. وتشير بعض المصادر اليهودية إلى الفرنجة بكلمة الشكازة وهي الكلمة التي استُخدمت فيما بعد للإشارة إلى يهود أوربا، خصوصاً ألمانيا وبولندا.

ولا يمكن تفسير حروب الفرنجة بالعودة إلى العناصر الاقتصادية أو العناصر المدينية وحدها، وإنما تعود إلى مركب من الأسباب المادية والمعنوية. ويمكن القول إن حروب الفرنجة جزء من المواجهة التاريخية العامة بين الحضارة الغربية وحضارة الشرق الأدنى والتي تعود بجذورها إلى بداية ظهور الحضارة الغربية نفسها حين وصلت شعوب البحر (الفلستيون) من كريت وبحر إيجة إلى ساحل مصر، ثم استقروا في ساحل أرض كنعان بعد أن صدهم المصريون. وحينما هيمن الفرس على الشرق الأدنى، أخذت المواجهة شكل اشتباك عسكرى بينهم وبين الدول المدن اليونانية التي صدت الغزو الفارسي. ثم قام الإسكند الأكير بغزو الشرق وأسس الإمبراطورية التي تقدمت إلى ثلاث إمبراطوريات بعد موته. كما هيمن الرومان بعد ذلك على معظم الشرق الأدنى المقديم. وانقسمت الإمبراطورية المرومانية إلى قسمين: الإمبراطورية المسرقية (البيزنطية)، والإمبراطورية الغربية. ومع وصول الإسلام وتشعه وتوحيده للمنطقة، وعويله البحر

الأبيض المتوسط إلى بحيرة عربية إسلامية، انحسر نفوذ العالم الغربى وأصبح محصوراً داخل القارة الأوربية. بل إن الجيب البيزنطى المتبقى على أرض الشرق في آسيا الصغرى كان قد بدأ يقع تحت هجمات السلاجقة وهى الهجمات التي أدّت في نهاية الأمر لسقوط الدولة البيزنطية، وكللك القسطنطينية، على يد العثمانيين. وقد هُزم جيش بيزنطى بقيادة الإمبراطور رومانوس ديجينيس هزيمة ساحقة على يد السلاجقة بقيادة ألب أرسلان في مانزيكرت بجوار بحيرة فان في أرمينيا. ثم استمر التوسع السلجوقي، فتم الاستيلاء على أنطاكية عام ١٩٨٥، الأمر الذي اضطر الإمبراطور أليكسيوس كومنينوس إلى أن يطلب العون من الغرب حيث لم يجد آذانًا صاغية وحسب بل وشهية مفتوحة.

وتعود هذه الشهية المفتوحة إلى عدد من الأسباب المتداخلة المتفاعلة، بل والمتناقضة أحيانًا:

1- يُلاحظُ أن الاقتصاد الغربى بمعظم مؤسساته تساقط على أثر سقوط الإمبراطورية الرمانية الغربية وتردَّى إلى حالة من الاقتصاد البدائى والطبيعى. ولكنه بدأ يصحو من كبوته ابتداء من القرن التاسع الميلادى، فشهدت الفترة التى سبقت حروب الفرنجة شيئًا من الانتعاش الاقتصادى، وكانت هناك محاولات ترمى لزيادة الرقعة الزراعية عن طريق اجتثاث الأشجار وتسهيل حركة التجارة وتنظيم الأسواق الدولية والمحلية. وقد ساعدت تلك الحروب بدورها على هذا الانتعاش الاقتصادى، ذلك أن التاجر المسيحى تبع المقاتل الفرنجى بعد أن ترك كثيراً من خوفه من الطرق المجهولة وعاد بالسلع من الشرق بعد أن كان التاجر اليهودى يحتكر هذه العملية تقريبًا من خلال شبكة الاتصالات الدولية اليهودية الخاصة به . كما أن الملوك والنبلاء والفرسان العائدين استعذبوا مذاق المسلع الترفيهية الشرقية وهو ما كان يعنى ظهور سوق لها فى الغرب ونشاط للتجارة الدولية .

٢- تزايدت نفوذ المدن الإيطالية التجارية، وبخاصة البندقية وجنوا وييزا، وأصبح لها أساطيلها التجارية الضخمة التى فكت الهيمنة الإسلامية على البحر الأبيض المتوسط. وقام الجنوبون والبيزيون بطرد المسلمين من قواعدهم في جنوبي إيطاليا وجزيرة كورسيكا في القرن المعاشر الميلادي، وهيمنوا على غربي المتوسط في القرن الحادي عشر الميلادي. بل حاولت المدن الإيطالية تأمين موطئ قدم لها على ساحل المتوسط ذاته، فعبأت كل من جنوة وبيزا أسطولاً هاجم تونس عام ١٠٨٧، واضطر أمير تونس بمعاما إلى أن يفرج عن الأسرى المسيحيين وأن يدفع تعويضاً ويعفى التجار الجنوبين

والبيزيين من ضرائب الاستيراد. وكان لمدينة البندقية نشاطها أيضاً ، فقد هيمنت على البعورين الأدرياتيكي والإيجى في بداية القرن الحسادي عشر الميلادي ووصلت إلى البحر الأسود. ولا شك في أن حروب الفرنجة ساهمت في العملية المتصاعدة الهادفة إلى فك الحصار الذي فرصه المسلمون على تجارة الشرق، وأعطت المدن الإيطالية موطئ قدم في مواقع مهمة من شرقي المتوسط. وقد حصلت هذه المدن على امتيازات وتسهيلات تجارية ضخمة داخل الممالك الخاضعة للفرنجة في الشام وفلسطين.

٣. يُلاحظ أن أوربا شهدت تزايداً في عدد السكان مع نهاية القرن الماشر الميلادى واستمر الترايد حتى القرن الثالث عشر الميلادى وهو تزايد لم تواكبه بالضرورة زيادة في الرقعة الزراعية، ومن هنا بدأت السلطات الدنيوية في تحريم امتلاك اليهود للأراضى الزراعية وهو حظر طبّق على الكنائس والأديرة.

٤- يدور النظام الإقطاعي الغربي حول نشاطين أساسيين: الزراعة والقتال. وكما بينًا، كان النظام الإقطاعي يواجه تناقص الرقعة المزروعة. ومن القواعد الأساسية في الإقطاع الغربي أن الابن الأكبر وحده هو الذي يرث الضيعة، أما بقية إخوته فلم يكن أمام أي منهم فرصة سوى محاولة البحث عن وريئة غنية يقترن بها، أو أن ينخرط في صلك الكنيسة أو يتوجه إلى المهن الأخرى مثل القتال.

ه ـ كان هناك ما يشبه المجاعة في غربي أوربا، وخصوصًا في فرنسا، من القرن الماشر الميلادي حتى أواخر القرن الحادي عشر. وربحا كانت هذه المجاعة وراء النشاط الاقتصادي الذي شهدته الفترة، وكذلك سوء حال الفلاحين والأقنان. وتُشكّل الحروب والمشروعات الاستطانية وسيلة تقليدية للتخلص من العناصر المشاغبة التي لا مكان لها في المجتمع (من نبلاء بلا أرض، إلى تجار يبحثون عن مزيد من الأرباح، وفلاحين جوعي، ومجرمين ولصوص) وذلك حتى يحقق المجتمع الغازي استقراراً اجتماعياً داخلياً. ويبدو أن عدد الأطفال غير الشرعيين كان يتزايد في أوربا، وكانت حروب الفرنجة وسيلة للتخلص منهم، وقد أخذت إحدى الحملات التي خرجت من أراجون في عام 1719 اسم وحملة الأطفال غير الشرعيين».

٦- غتمت أوربا بشىء من الاستقرار السياسى، وتزايدت إمكاناتها ومقدرتها على تجريد حملات ضخمة كما بدا بوضوح مع الفتح النورماندى لإنجلترا وإيطاليا وصقلية فى بدايات القرن الحادى عشر، وقد تزايدت حدة حركة استرداد إسبانيا فى القرن الحادى عشر الميلادى حين قام ألفونسو السادس (من ليون) بالاستيلاء على طليطلة عام ١٠٨٥ وابتداءً من القرن العاشر الميلادي، بدأ التوسع الألماني نحو الشرق والشمال وهي حركة لم تتوقف إلا في القرن الثالث عشر الميلادي.

٧- حدث بَشْ دينى حقيقي فى بداية القرن العاشر الميلادى. ويمكن القول إن حروب الفرغة تعود إلى ما يُسمَى والإصلاح الكلونى، وهى حركة إحياء دينية بدأت عام ٩١٠ فى مدينة كلونى بفرنا، وأكدت تَفوُّق سلطة الكنيسة على السلطة الدنبوية. وقد تزامنت حروب الفرغة مع للجامع اللاترانية الأربعة فى أعوام ١١٣٣، ١١٣٩ بالمام ١١٧٩ على التوالى، وهى المجامع التى بلورت موقف الكنيسة من عدة قضايا، منها تحريم الربا وتحديد وضع اليهود وكثير من علاقات الكنيسة بالسلطة فضايا، منها تحريم الربا وتحديد وضع اليهود وكثير من علاقات الكنيسة دوراً أكثر نشاطاً فى الحياة الدنبوية، وأخذت تؤكد نفسها بشكل أكثر جرأة. وقد أعيدت صياغة البنية الكهنونية وهو ما سمح للبابوات بأن يؤدوا دوراً أكثر فعالية. ووجدت الكنيسة فى حروب الفرنجة فرصة مواتية لزيادة نفوذها وتسريب الطاقة القتالية لدى الأمراء والملوك القتالية إلى الشرق، واتحقيق السلام والاستقرار فى الغرب المسيحى. وعماله دلالته أن مجلس كليرمون (عام السلام والاستقرار فى الغرب المسيحى. وعماله دلالته أن مجلس كليرمون (عام 190)، الذى اتخذ القرارات التى بدأت حملات الفرنجة على الشرق، جدد ما يُسمَّى «هدنة الرب» فى الغرب! وقد وجدت الكنيسة الرومانية أن تجريد حملة تحت ملطتها، لمساعدة الدولة البيزنطية، قد يسرع بتحقيق حلم روما القديم بإخضاع الكنيسة اليزنطية.

المدشهدت الفترة التى سبقت حروب الفرنجة تزايد حركة الحج. وكانت أهم المزارات روما حيث يُوجد ضريح لكلِّ من بطرس ويولس، وكذلك ضريح ستباجو دى كومبوستلا في شمال غربى إسبانيا. ولكن أهم المزارات جميعًا كانت هى القدس حيث تضم كنيسة القيامة. ولم يكن الحج عملاً من أعمال التقوى وحسب، وإنما أصبح وسيلة للتكفير عن المذنوب. بل وكان القساوسة يوصون، فى بعض الأحيان، بالحج لمن يرون أنه اقترف إثمًا فاحشًا. وقد كان الحجاج يرجعون بقصص عن مدى ثراء الشرق، كما أنهم كانوا يتحدثون أيضًا عن المتاعب التى تجشموها والأهوال التى لاقوها. ولا كما أنهم كانوا يتحدثون أيضًا عن المتاعب التى تجشموها والأهوال التى لاقوها. ولا شلك فى أن حديثهم هذا كان له أساس من الصحة حيث إن المنطقة لم تكن تنعم بالهدوء أو الاستقرار، خصوصًا وأن السلاجقة كانوا قد بدءوا فى شن هجومهم على الدولة البيزنطية. ولكن نما لاشك فيه أنه كان هناك عنصر مبالغة، فالعائدون كانوا يريدون إبراز بطولتهم، وكان الوجدان الشعبى يتلقف هذه القصص ويضخمها، يريدون إبراز بطولتهم، وكان الوجدان الشعبى يتلقف هذه القصص ويضخمها، خصوصًا وأن المستوى الثقافي لجماهير أوربا آنذاك كان متذبًا إلى أقصى حد.

٩- يبدو أن حركة استرداد إسبانيا من المسلمين، وتَفاعُل المسيحيين مع المسلمين إبان ما يسمى حرب الاسترداد، قد تركا أثرهما في الرؤية المسيحية للحرب، إذ تأثر العالم المسيحي بفكرة الجهاد الإسلامي، فبدا أن الحرب للدفاع عن المجتمع المسيحي ولاسترداد القدس ليست حربًا عادلة وحسب وإلما حرب مقدسة أيضًا. ويبدو أن نشوء جماعات من الرهبان المحاربين مثل فرسان الهيكل وفرسان الإسعاف (الداوية والإسبتارية) هو صدى لفكرة المرابطين الإسلامية.

١- من الأفكار المسيحية الشعبية الراسخة ما يُطلق عليه العقائد أو الأحلام الألفية، وتتمثل هذه الأفكار في الإيمان بأن المدورة الكونية أو التاريخية تستغرق ألف عام في العادة، وأن عام ألف أي بداية القرن الحادى عشر الميلادى سيشهد نهاية العالم والتاريخ، كما سيشهد عودة المسيح. وقد سادت هاتان الفكرتان أوريا في العصور الوسطى، وهما من الأفكار التي ازدادت شيوعًا إبان تفاقم الأزمات الاجتماعية وازدياد البؤس بين الجماهير. ويقول العلماء إن تاريخ نهاية العالم لم يكن محددا بهنه الدقة، وإن الأحلام الألفية استمرت خلال القرن الحادى عشر الميلادى كله وحتى بعد ذلك التاريخ. ومن الأساطير الألفية التي شاعت أن الإمبراطور الأخير سيكون هو ملك الفرنجة خليفة شارلمان، وأنه هو الذي سيقود المؤمنين إلى القدس سيكون هو ملك الفرنجة خليفة شارلمان، وأنه هو الذي سيقود المؤمنين إلى القدس صيكون، أي القدس، وما القدس المدنيوية سوى رمز للقدس الأخروية!

11- واجهت الكنيسة، ابتداء من القرن الحادى عشر الميلادى، ظهور هرطقات في جنوبى فرنسا، فظهر الكاثارى في بداية الأمر ثم تبعهم أصحاب الهرطقة الألبيجينية. وهذه الجماعات كانت جماعات ثنوية تؤمن بوجود إلهين: إله الحير وإله الشر. وكان بعضهم يذهب، شأنه شأن الفنوصيين، إلى أن هذا العالم من خلق الإله المسانع (الشرير)، كما كانوا ينزعون منزعًا واحديًا روحيًا ينكر أى حقيقة للمادة. وقد جردت الكنيسة أول حملة صليبة ضدهم عام ١٢٠٨، وتبع ذلك تأسيس محاكم التفتيش الرومانية (مقابل محاكم التفتيش الإسبانية) عام ١٢٣٣، ولا شك في أن احساس الكنيسة بأنها مهددة قد ساهم في تصعيد حمى الحرب.

ونحن نستخدم تعبير «مركب» للإشارة إلى الأسباب التى أدَّت إلى حروب الفرنجة حتى لا نتوهم أن هناك بنية تحتية من الدوافع الاقتصادية والاجتماعية تغطيها قشرة من الأكاذيب أو التبريرات الدينية. فالنفس البشرية لا تتحرك بهذه الطريقة الآلية بل تنداخل فى عقل الإنسان أنبل الدوافع وأكثرها خسة فى آن واحد، فالفلاح المسيحى الذى حمل صليبه وفأسه كان مدفوعًا برغبة دينية حقيقية، وإن كان هذا لا ينفى أيضًا وجود دوافع مادية. فهو حين كان يفعل ذلك، كان يهرب من الفاقة والديَّن ويحمل فى وجدانه أحلام الثراه والخلاص.

#### حملات الفرنجة والجماعات اليهودية،

ويمكننا الآن أن نطرح السؤال التالى: لماذا كان أعضاء الجسماعات اليهودية بالذات هدفًا أساسيًا لهجمات الفرنجة؟ لا يمكن تفسير هذه الظاهرة إلا بالعودة لمركب أخر من الأسباب. وقد أسلفنا الإشارة إلى الطابع الشعبي لحملات الفرنجة وكيف انضم إليها المعدمون والفقراء. فهذه العناصر الشعبية لم يكن من الممكن التحكم فيها وضبطها كما هو الحال مع الجيوش النظامية. ولكن، وهذا هو الأهم، لابد أن نتذكر أن وجود الجماعات اليهودية داخل التشكيل الحضاري الغربي الوسيط كان يستند إلى مواثيق تمنحهم الكثير من المزايا بوصفهم أقنانًا تابعين للخزانة الملكية . فهم، إذن، كانوا جزءًا من الطبقة الحاكمة أو جماعة وظيفية وسيطة تابعة للحاكم تحتص الأموال الزائدة في المجتمع عن طريقها. وبرغم أن اليهود لم يراكموا ثروات حقيقية إذ إن الأموال التي كانوا يجمعونها كانت تصب كلها في الخزانة الملكية (إذ إنهم وكل ما يملكون ملكية للملك)، إلا أن آليات الاستغلال في المجتمع الوسيط لم تكن واضحة، على الأقل بالنسبة إلى الجماهير الشعبية، وكان اليهودي هو الجزء الواضح والمباشر والمتعين في عملية الاستغلال. كما أن اليهودي، على عكس النبيل الإقطاعي أو الإمبراطور، كان قريبًا من هذه الجماهير حيث بمكنها الوصول إليه في الجيتو برغم أنه كان موضوعًا تحت الحماية الملكية. كما أنه كان أحيانًا مباحًا، بمعنى أن الحماية الملكية كانت تُرفّع عنه ويُلقَى به كبش فداء للجماهير . ويُلاحَظ أن اليهود كانوا يشكلون أحيانًا عنصرًا غريبًا لا من الناحية الطبقية أو الدينية وحسب وإنما من الناحية الإثنية أيضاً.

وكما أسلفنا، فقد سبق حروب الفرنجة بعث اقتصادى، وظهور الجمهوريات الإيطالية وقوى بورجوازية مسيحية أخرى (دولية ومحلية) بدأت تُزاحم البهود وتحاول الحد من قوتهم. فمنعت البندقية، قبل حروب الفرنجة، نَقُل الشجار اليهود على سفنها، كما اتخذت العصبة الهانسية إجراء عمائلاً للحد من التجارة البهودية. وقبل أن يحل القرن الثاني عشر الميلادى سُنَّت قوانين تحد من النشاط النجارى للبهود في الداخل.

ومن الحقائق التى تستحق الذكر أن كبار المعركين اليهود قد اشتركوا فى تمويل بعض حملات الفرنجة عن طريق إقراض الملوك أو النبلاء الإقطاعيين الذين اشتركوا فى تلك الحملات أو قاموا بتجريدها. وقد اضطر هؤلاء إلى رهن ضياعهم للدى المرايين اليهود لتعدير الأحوال اللازمة. كما أن كثيراً من صغار النبلاء بل وبعض الحرفيين والتجار كانوا مدينين لليهود. لكل هذا، كان من مصلحة كثير من القطاعات الاقتصادية أن يهجموا على اليهود كوسيلة للتخلص من الأعباء المالية، لاسيما أن الكنيسة كانت إما نجمد الفوائد على الديون أو تلغيها كلية بالنسبة لمن يشترك فى الحملة، وذلك كنوع من المساهمة فى عمل الديون.

وقد أشرنا إلى الصراع بين الكنية والسلطة الحاكمة الدنيوية من قبل. وبرغم أن علاقة الكنية (السلطة الدينة) بالطبقة الحاكمة (السلطة الزمنة) كانت وثيقة، وبرغم أن الكنيسة كانت تُزوِّد اليهود بالحماية، فإن ثمة مسافة كانت تفصل بين السلطة الدينية والسلطة الزمنية، وكثيراً ما كان اليهود يشكلون رقعة الصراع. فكانت الكنيسة، كي تزيد من شرعيتها وتقوض شرعية السلطة الزمنية، تهاجم اليهود برغم حمايتها لهم. وهذا لا يتناقض بتانًا مع موقف الكنيسة الذي كان ينبع من مفهوم الشعب الشاهد الداعي إلى ينبأ بمقدم السبح، وبذلك تقف شاهداً على صدق الكنيسة وتحمل العهد القديم الذي ينبأ بمقدم السبح، وبذلك تقف شاهداً على صدق الكنيسة. لكن أعضاء هذه الجماعة كان يجب أن يظلوا، مع ذلك، أو ربحا بسبب ذلك، في حالة ضعة دائمة ليقفوا شاهداً على عظمة الكنيسة. والواقع أن الهجوم المسبحي الحقيقي قاده صغار رجال الدين من رهبان فقراء ووعاظ جائلين، أي قادة المسيحية الشعبية الذين كانوا يتصرفون حسبما يمليه عليهم المنطق المطلق للمطلب الديني الذي صاغته المسبحية الحاكمة، ومن هنا سادت عليهم المنطق المطلق للمحلف من الحملات هو استعادة القدس والقضاء على الكفرة في أقصى فكرة أنه إذا كان الهدف من الحملات هو استعادة القدس والقضاء على الكفرة في أقصى بلاد الأرض. . فلم لا بذا بتنظيف منزلنا من قتلة المسبح؟

وثمة عنصر مهم مرتبط بسبابقه ولا تذكره الأدبيات الغربية في الموضوع، وهو ارتباط اليهود بالمسلمين في الوجدان الغربي آنذاك، فأكثر من نصف يهود العالم كانوا موجودين داخل التشكيل الحضارى الإسلامى. كما أن ثقافة الجماعات اليهودية داخل هذا التشكيل كانت ثقافة عربية إسلامية، وكان الفكر العقلاني الإسلامي قد ترك أثرًا عميقًا في الفكر الديني اليهودي الذي وصل إلى قسته في أعمال موسى بن ميمون. وقد وجدت هذه الأفكار طريقها إلى كتابات اليهود في الغرب ومنها إلى الفكر الديني المسيحي، وقامت مناظرات بشأنها حتى قبل موسى بن ميمون. وقد رأت الكنيسة أن هذه العقلانية تهدد الإيمان الديني من أساسه، وبالتالي كان يُنظر إلى اليهود على أنهم أداة الفكر الإسلامي. كما أنه إبَّان عملية فَتْح الأندلس، ثم بعد ذلك إبَّان استردادها على يد الإسبان (وهي عملية بدأت قبل حروب الغرنجة واستمرت بعدها)، كانت هناك قطاعات كبيرة من الجماعة البهودية تقف إلى جواد المسلمين، صواء مع الفتح الإسلامي أو ضد الغزو المسيحي، وتعمل جواسيس لصالح المسلمين (والعكس صحيح أيضًا). كما أن من النابت الآن أن بعض أعضاء الجماعات اليهودية في الغرب كانوا يعملون جواسيس لصالح العالم الإسلامي، وكانوا يزودونه بالمعلومات عن حجم التجهيزات العسكرية الفرنجية. وانتشرت الاتهامات بأن اليهود يخونون المسيحيين لصالح المسلمين منذ القرن التاسع الميلادي. وبالإضافة إلى كل هذا، كان يُنظِّر إلى كلِّ من المسلم واليهودي، من منظور مسيحي مطلق، على أنهما كافران لأنهما يرفضان عقيدة التثليث. بل إن هناك كتابات مسيحية وسيطة تنهم المسلمين بصلب المسيح. وهناك رسوم لحادثة الصلب وقد وقف النبي محمد (عليه الصلاة والسلام) وهو يضرب السيح. ويجب أن نضيف أن محاولة الكنيسة القضاء على الهرطقات في جنوب فرنسا زادت الحمية والغيرة ضد اليهود واليهودية. لكل هذا، كان من المتوقع أن تهاجم قوات الفرنجة الجماعات اليهودية في الغرب.

ويجب أن نبحث عن الأثر الحقيقى لحروب الفرنجة على الجصاعات اليهودية لا فى المنطورات البهودية لا فى المذابع التى ادتكبت ضدهم، أيًا كانت قسوتها، وإنما فى بعض التطورات الأخرى ذات الطابع البنيوى التى لحقت بالمجتمع الغربى. والواقع أنها وإن لم تمس أعضاء الجماعات البهودية مباشرة، فقد كان لها أعمق الأثر فى السنوات والقرون التى أعقبت حملات الفرنجة.

ومن أهم نتائج حملات الفرنجة ، أنها زادت قوة السلطة الدنيوية ، خصوصًا قوة الملكوك . فقد تم تحويل العاقة العسكرية للبارونات والنبلاء إلى حملات الفرنجة ، الأمر الملكوك . فقد تم تحويل العاقة العسكرية للبارونات والنبلاء إلى حملات الدنيوية نجحت فى فلك فرض ضرائب مباشرة على النبلاء ورجال الدين والطبقة الوسطى ، واستمرت فى ذلك بعد انتهاء الحملات ، الأمر الذى كان يُعدُّ تعزيزًا لنفوذ الملك على حساب الكنيسة وعلى حساب الكنيسة وعلى حساب الكنيسة وعلى حساب الكنيسة المسلمة الدنيوية ، تزايد الحس

القومى بين القطاعات البشرية للختلفة عن يتحدثون اللغة نفسها ولهم الثقافة نفسها، وكان هذا يُعدُّ تطوراً جديداً في تاريخ مجتمعات القارة الأوربية. ومن التناتج المهمة الأخرى أن حملات الفرنجة أدّت إلى تشجيع التجارة واتساع نطاقها، فقد أصبح لأوربا قواعد تجارية وموانئ جديدة في البحر الأبيض المتوسط تصلّح نقطة إنطلاق لتجارة دولية كبيرة. كما طورت أوربا مقدرتها على بناء سفن أكبر حجمًا، فالطريق البحرى هو الطريق الأساسي الذي كان يربط بين الفرنجة وأرض المعركة. ومن خلال حروب الفرنجة زاد التعامل بالأوراق والاعتمادات المالية، الأمر الذي شجع على نشوء نظام مصرفي دولي. ومكن القول أيضًا إن أفق الإنسان الغربي قد اتسع جغرافيًا وتاريخيًا نتيجة الانتقال من قارة إلى أخرى، وإزدادت البورجوازيات المسيحية للحلية الوليدة جرأة، كما تزايد نشاط الجمهوريات/ المدن الإيطالية بشكل ملحوظ.

وقد أدَّت كل هذه التطورات الاقتصادية المهمة إلى انسحاب أعضاه الجماعات اليهودية تدريجيًا من التجارتين الدولية والمحلية اللتين كانتا مرتبطتين إلى حدٌّ كبير وإلى اتجاهها نحو الاشتغال بالرباء وهو الأمر الذي زادمن كراهية الطبقات الشعبية لهم وزادمن هامشيتهم داخل المجتمع الغربي في العصر الوسيط. ولكن السلطة الدنيوية كانت تزداد قوة كما بيًّا. وقد أدًّى ذلك إلى تَزايُد اعتماد البهود على النخبة الحاكمة، والملك بالذات، إذ أصبح وجودهم يستند إلى الحماية التي تدعمهم بها هذه الطبقة، فتحوَّلوا من جماعة وظيفية وسيطة تخدم معظم أعضاء المجتمع إلى جماعة وظيفية عميلة معزولة عن المجتمع تُستخدَم أداةً في يد الطبقة الحاكمة. والواقع أن هذا الوضع بختلف عن وضع اليهود في الأعوام الألف الأولى بعد الميلاد، حيث كانَّت هناك درجة أعلى من الاختلاطَ بين البهود والمسيحيين، وكان الجيتو مجرد مكان للإقامة، بل إنه كان يُعَدُّ إحدى المزايا التي كان يحصل اليهود عليها ضمن ما يحصلون عليه من حقوق ومزايا. ولكن، مع تغيُّر وضعهم، زادت العزلة بين الفريقين وأصبح الجيتو المكان الذي يُعزلون فيه. وقد كرست هذا الوضع قرارات مجمعي المجلس اللاتراني الثالث والرابع. وهي عزلة ظلت تنعمق حتى القرن الثامن عشر الميلادي\_عصر الإعتاق. ويُقال إن صبحة اهم هم hep hep التي كان يطلقها المعادون لليهود، في اضطرابات عام ١٨١٩ وبعدها، هي نفسها الصبحة التي كان يرددها الفرنجة، وأن الكلمة اختصار للعبارة اللاتينية فيروشاليم إست برديتا Yerushalem est perdita أي: ولقد سقطت القدس؟. ومن نتائج حروب الفرنجة على اليهود أيضًا، بداية الاستقرار اليهودي في شرقى أوربا الذي ظل يتزايد إلى أن أصبحت الجماعة اليهودية هناك أضخم كتلة بشرية يهودية في العالم. ومن الحقائق الأخرى التى ينبغى الإشارة إليها ما نسميه تصاعد الحمَّى المشيحانية ، أى الرغبة فى العودة إلى صهيون (أى فلسطين) والاستيلاء عليها وتحويلها إلى وطن قومى يهودى. إذ من المعروف أن الشريعة اليهودية تحرَّم على اليهود العودة إلى فلسطين وتقضى بأنه يتعين على اليهودى أن ينتظر بصبر وأناة إلى أن يشاء الإله ويرسل الماشيَّع ، فيحق له حيننذ أن يعود. ويرى كثير من المؤرخين أن حمَّى العودة ورفَّض الانتظار بدأت بين اليهود بحملات الفرنجة ووصلت إلى قمتها مع الحركة الصهيونية التى حققت النجاح بين اليهود بحملات الفرنجة ووصلت إلى قمتها مع الحركة الصهيونية التى حققت النجاح تصرفها. وما يهمنا هنا من الحركات المشيحانية حركة الماشيَّع اللجال (داود الرائي) المولود عام ١٩٣٥ ، إذ يبدو أن هجمات الفرنجة على فلسطين ، والفوضى التى أعقبتها، طرحت عام ١٩٣٥ ، إذ يبدو أن هجمات الفرنجة على فلسطين ، والفوضى التى أعقبتها، طرحت إمكانية العودة وتحرير القدس في مخيلة بعض أعضاء الجماعات اليهودية . وقد تركزت إمكانية المودة وتحرير القدس في مخيلة بعض أعضاء الجماعات اليهودية . وقد تركزت على الطريق الإستراتيجي الموصل بين على الماري الإيزال عالقاً بذهن داود الرائي وأنباعه .

وقد تصاعدت الحمَّى المشيحانية مرة أخرى في القرن السادس عشر الميلادى إذ يبدو أن البابا كليمنت السابع (١٥٢٤) عاودته الأحلام الاستيطانية الاسترجاعية، وكان يتصور أن بإمكانه دعَم طريق الكنيسة مرة أخرى واستعادة شيء من نفوذها عن طريق تجريد حملة صليبية. وقد أدرك هذه الحقيقة ماشيع دجال آخر يُسمَّى ديفيد رءويينى، فادعَى أنه ابن للك يُدعى سليمان وأخ لملك يُدعى يوسف يحكم بعض الجماعات والقبائل اليهودية في خيبر بالقرب من المدينة المنورة. وقد أخبر رءوينى البابا أن أخاه يتبعه ثلاثمائة ألف من الجنود المدريين على الحرب وأنهم لسوء الحظ ينقصهم السلاح، وطلب إلى البابا تزويدهم بما ينقصهم حتى يمكنهم طرد المسلمين من فلسطين. وقد استقبله البابا استقبالاً حسنا (في باين على المروع الصليمين على المروع الصليمين وقد استقبله البابا استقبالاً حسنا أول مرة يتحول فيها المشروع الصليمي للفرنجة إلى مشروع صهيوني وتقبل فيها المؤسسات الغربية استخلام المادة المسيحية.

وقد تركت حروب الفرنجة تأثيراً عميقاً في إدراك الوجدان الغربي لكل من فلسطين والعرب، فأصبحت فلسطين الأرض المقدِّسة التي لابد أن شُترجَع ليُوطَّن فيها عنصر مسيحي غربي، وأصبح العرب (أهل فلسطين) هم الغرباء الذين يجب استبعادهم. وقد أصبحت هذه الصيغة هي الصيغة التي تحت علمتها فيما بعد لتصبح الصهيونية.

## الفصل الحادي عشر الماسونيية

تذهب النماذج الاختزالية إلى أن البهود كتلة واحدة متجانسة، وأن ولاء البهودى ينجه إلى البهود والدولة البهودية، وأن كل البهود صهاينة وكل الصهاينة بهود. ولكن البهود جماعات شتى، منهم من يعارض الصهيونية ومنهم من يتحيز لها ويؤيلها ومنهم من يتحيز لها ويؤيلها ومنهم من يتحيز لها ويؤيلها ومنهم من يتملص منها أو لا بكترث بها. والصهاينة أنفسهم جماعات شتى، فهناك صهاينة استطانيون (أى يهاجرون إلى فلسطين ويستوطنون فيها) وهناك صهاينة توطينيون (أى صهاينة يدعمون الحركة الصهيونية ماليًا وسياسيًا وحسب ولكنهم لا يذهبون إلى فلسطين للاستبطان فيها). ونفس الشىء نجده في الماسونية، فأصحاب النماذج الاختزالية يرون أن الماسونية حركة عالمية إلحادية، وأن الماسونية والصهيونية صنوان. لكننا لو درسنا الماسونية بدقته لوجدنا أن هناك حركات ماسونية شتى، تختلف باختلاف ظروف نشأتها وتطورها. كما أننا لا يمكن أن نرى هذا النزع وعدم النجانس إلا إذا استخدمنا نموذجاً مركباً بحتوى على عناصر مختلفة ومن ثم يكون قادرًا على رصد الواقم في تشابكه وتركيته.

## الماسونية وأصولها التاريخية،

كلمة «ماسونية» من الكلمة الإنجليزية «ميسون «Mason» التى تُكتب فى العربية خطأ «ماسون»، ولعلها تُتبت كذلك لأنها تُرجمت عن الفرنسية، وهى تعنى «البنّاء»، ثم تضاف كلمة «فرى «جر» لتكون العبارة «free Mason» بمنى «البنّاء الحر». لكن معنى هذه العبارة خلافى لأقصى حد. وقد اختلف المفسرون في تعريف أصل كلمة «حر»، فيضًال إنها نسبة إلى «فرى ستون «Free Stone»، أي «الحجر السلس». وقد ورد في مخطوطات العصور الوسطى الملائية عبارة «إسكالبتور لابيدوم ليبيرو Sculptor Lapidum Libero»، بعنى «ناحت الأحجار الحرة». ولكن بعض التفسيرات

تذهب إلى أن كلمة «حر» هذه جاءت لتمييز الد (فرى ميسون» أى «البناء الماهر»، فى مقابل الد وراف أور روميسون « ومنه « « « « « « « « « « « « « « « » أى «البناء الخام غير المكرب» . و ثمة رأى ثالث يذهب إلى أن الد افرى ميسون» ، عضو فى نقابة البنائين ، ولذا فهو «حر » أى من حقه عارسة مهنته فى البلدية التى يتبعها بعد أن يكون قد تلقى التدريب اللازم . ويذهب رأى رابع إلى أن كلمة « فرى » إنما تشيير إلى أن البنائين لم يكونوا مُلزَمين بالاستقرار فى إقطاعية أو بلدية بمينها والارتباط بها وإنما كانوا أحراراً فى الانتقال من مكان إلى أخر داخل للجتمع الإقطاعي . وإذا صدّق هذا التفسير ، فهذا يعنى أن البنائين كانوا مثل أعضاء الجماعات اليهودية فى الغرب حيث كانوا يُعدون عنصراً حراً يمكنه كانوا من بلد إلى آخر . وقد كان هذا حقاً مقصوراً على الفرسان ورجال الدين .

وتُعرَّف الماسونية ؟ في كثير من المعاجم الغربية بأنها مجموعة من التعاليم الأخلاقية والمنظمات الأخوية السرية التي تمارس هذه التعاليم والتي تضم البنائين الأحرار والبنَّائين المُعرِلين أو المُتسبين ، أي الأعضاء الذين لا يمارسون حرفة البناء .

وبعد أن أوردنا هذا التعريف الشائع، فإننا نكتشف في التو آنه تعريف غير كاف ألبتة، إذ إن الماسونية، مثلها مثل اليهودية، تركيب جيولوجي تراكمي مر بجراحل عدة فأصبحت عناصره تشبه الطبقات الجيولوجية التي تتراكم الواحدة فوق الأخرى دون أي نفاعل أو تمازج. ويرغم اختلاف الطبقات، فإنها نظل متعايشة ومتجاورة ومتزامنة داخل الإطار نفسه. والماسونية، شأنها شأن ظواهر إنسانية كثيرة، قد مرت بحراحل تاريخية مختلفة، ومن ثم فإنه على الرغم من أن هناك كلمة واحدة (أو دالا واحداً) هي الماسونية يشير إلى ظاهرة بعينها، فإن هذه الماسونية، هي في واقع الأمر عدة أنساق فكرية وتنظيمية مختلفة تماماً لا تتظمها وحدة. وبالتالي، فإن تعريفها الشائع الذي يستخدم صيغة المفرد، يفترض وحدة وتجانساً لا وجود لهما، ويفترض وجود مدلول واحد لمجموعة متياينة من الدوال.

وقد قيل في محاولة التوصل إلى حد أدنى مشترك بين مختلف الماسونيات إنه توجد ثلاثة عناصر تميزها، أولها وجود مراتب ثلاث أساسية بُقال لها درجات، وهي:

- (أ) التلميذ أو الصبي (الملتحق أو المتدرب).
  - (ب) زميل المهنة أو الصنعة (الرفيق).
- (ج) البناء الأعظم أو الأستاذ (بمعنى أستاذ في الصنعة).

وأنا أضيف إلى هذه الدرجات الشلاث الأمساسية درجة رابعة أخرى أساسية هي

«القوس المقدَّس الأعظم». ثم إن هناك ما يقرب من ثلاث وثلاثين درجة أخرى في بعض المحافل (كما هو الحال في الطفس الإسكتلندي القديم)، ويصل عدد الدرجات أحيانًا إلى مضعة آلاف.

وما دمنا نتحدث عن أشكال التنظيم الماسوني، فإنه يمكن أن نضيف هنا أن من رموز الماسونية المثلث والفرجار والمسطرة والمقص والرافعة والنجمة الخماسية، وكذلك الأرقام و ٥ و ٧ (وهي رموز وطقوس تساعد على اكتشاف النور). والوحدة الأساسية في التنظيمات الماسونية هي المحفل أو الورشة. ويحق لكل سبعة ماسونيين أن يشكلوا التنظيمات الماسونية مكن أن يضم خمسين عضواً. وتعقد المحافل كل خمسة عشر يومًا اجتسماعًا دوريًا، يحضره المتدربون والعرفاء والمعلسون. أما ذو والرتب الأعلى في جمعون، على حدة، في ورشات التجويد، ويُقترض في المشاركين في الاجتماع أن يرتدوا لباسًا معينًا: يضعون في أيديهم قفازات بيضاء، ويزينون صدورهم بشريط عريض، ويربطون على خصورهم مأزر صغيرة، وقد يرتدون ثوبًا أسود طويلاً أو يزة قاتمة اللون أو وبيطون على خصورهم مأزر صغيرة، وقد يرتدون ثوبًا أسود طويلاً أو يزة قاتمة اللون أو

وتشكل للحافل اتحادات تدين بالولاء والطاعة لأحد للحافل الكبرى. ففى فرنسا، على سبيل المثال، هناك خمسة محافل أساسية كبرى، وهى: محفل الشرق الكبير، ومحفل فرنسا الكبير، والمحفل الوطنى الفرنسى الكبير، والاتحاد الفرنسى للحقوق الإنسانية، ومحفل فرنسا الكبير للنساء. وتعقد المحافل الكبرى جمعيات عمومية يتخللها تقييم للعمل الذى تم إنجازه ورسم خلطط العمل فى المستقبل. وبعد استعراضنا لهذه الأشكال التنظيمية والطقوس والرموز، يمكننا القول بأن تنوعها يجعلها غير صالحة لتكون أساسا تصنيفيا للماسونية، كما أنها عناصر شكلية خالية تماماً من أى مضمون، الأمر الذى يضعف من مقدرتها التغسيرية.

أما العنصر الثانى الذي يُقال إنه يميِّر الماسونية عن غيرها من الحركات، فهو الإيمان بالحرية والمساواة والإنسانية. ولكن كثيرًا من للحافل قد اتخذت مواقف عنصرية ، فللحافل الألمانية والإسكندنافية رفضت في مرحلة من المراحل السماح لأعضاه الجماعات اليهودية بالانضمام إليها ، وللحافل الأمريكية ظلت رافضة لمدة طويلة انضمام الزنوج ، ولا يزال بعضها يفعل ذلك حتى الآن. كما أن المحافل الماسونية لم تنجع في تجاوز الحدود القومية الضيقة . ففي أثناه الحرب العالمية الأولى ، على سبيل المثال ، استبعدت المحافل البريطانية الأعضاء المنحدون من أصل ألماني أو عماوي أو مجرى أو تركى .

أما العنصر الثالث فهو العنصر الربوبي، أى الإيمان بالخالق بدون حاجة إلى وحى. وهذا العنصر لا يصلح هو الآخر أساسا تصنيفيا، فسمحفل الشرق الأعظم فى فرنسا، مثلا، رفض تمامًا هذا الحد الأدنى عام ١٨٧٧ وترك لكل عضو أن يحدد بنفسه موقفه من القضية، وتم تأكيد «التقوى الطبيعية» بدلاً من «الإيمان الحق»، أى أن الماسونية الفرنسية تبنت صيغة كاملة العلمانية مؤسسة على الفكر الهيوماني أو الإنساني العلماني.

وحتى نصل إلى تعريف دقيق مركب، لابد أن نأخذ فى الحسبان خاصية التراكم الجيولوجي للماسونية، والتي أشرنا لها من قبل، وندرس الطبقات الجيولوجية، فى تراكمها الواحدة فوق الأخرى، والتي أدت فى نهاية الأمر إلى ظهور الماسونيات المختلفة وصفاتها المتزعة غير المتجانة. ويجب أن نؤكد ابتداء أننا يجب أن نلزم الحذر فى تحديد مستوى التعميم والتخصيص. فبرغم أن الماسونية حركة بدأت فى أوربا (فى العالم الغزيى)، فإنها انتشرت فى العالم بأسره. ولكنها، برغم انتشارها هذا، لم تصبح حركة عالمة، إذ لم يكن هناك غيط واحد للتطور. فالماسونية فى الغرب مختلفة عنها فى العالم الثالث، وهى فى إيطاليا مختلفة عنها فى أمريكا اللاتينية. وهكذا وكما سنبين، فإن الحركات الماسونية الميطانية بخدمة المركات الماسونية البريطانية بخدمة الاستعمار الفرنسي (ولذا الاستعمار الفرنسي (ولذا

تمود جذور الماسونية إلى جماعات أو نقابات الحرفيين في العصور الوسطى الإقطاعية في الغرب، وهي جماعات كانت منظمة تنظيمًا صارمًا شبه ديني، فكان لكل نقابة طقوسها الحاصة ورموزها الخفية وقسمها السرى وأسرار المهنة التي تحاول كل جماعة الحفاظ عليها. وقد كانت هذه كلها أدوات لها وظيفة اجتماعية شديدة الأهمية، إذ إنه، مع غباب المؤسسات التعليمية، كان يتم توريث المعلومات المختلفة والخبرات الحيوية اللازمة لاستمرار المجتمع، وذلك من خلال نقابات الحرفيين. وبدون استمرار هذه العملية لم يكن للمجتمع أن يحقق أي استمرار. وكانت جماعات البنائين من أقوى الجماعات الحرفية، ذلك أن المصور الوسطى كانت العصر الذهبي لبناء الكاتدرائيات والأديرة والمقابر. وكان البناءون يعيشون على أجرهم وحده، على عكس الحرفيين والأديرة والمقابر. وكان البناءون يعيشون على أجرهم وحده، على عكس الحرفيين الأخرين، مثل النساجين والحدادين، الذين كانوا بتقاضون من زيائتهم مقابلاً عينياً من خلال نظام المقايضة، أي أن البنائين، مثلهم مثل أعضاء الجماعات اليهودية، كانوا جزءًا من اقتصاد نقدى في مجتمع زراعي. كما أن البنائين كانوا أحراراً في حركتهم تمامًا، فقد

كان الحداد مثلاً يقوم بعمله في مكان ثابت ويعمل على خدمة جماعة بعينها ، أما البناء فكان عليه الانتقال من مكان إلى آخر بعثًا عن عمل . ومن هنا يمكن القول إن البنائين كانوا من بين أكثر القطاعات حركية في للجتمع الوسيط في الغرب. وكان على البنائين أن يجدوا إطاراً تنظيمياً يتلامم مع حركيتهم . وعلى سبيل المثال ، فإن النقابات الحرفية ، بتظيماتها المألوفة كانت ملائمة للحرفيين الثابتين . أما بالنسبة للبنائين ، فقد كان الأمر يتطلب ابتداع إطار حركى خاص بهم .

ومن هنا كمانت فكرة البناء الذي يُقال له بالإنجليزية الودج slodge أي اللحفل. والمحفل عبارة عن كوخ يبنى من الطين أو مادة بناه أخرى تسهل إزالتها بعد الانتهاء من عملية الناء. وكان المحفل هو المكان الذي يلتقي فيه البناءون حيث يتبادلون المعلومات، ويعبِّرون عن شكواهم وضيقهم من أحوال العمل، بل ويتبادلون الأخبار ويتناولون المشروبات. كما كان بوسعهم النوم في المحفل وقت الظهيرة. وكان العضو الجديد في جماعة البنائين يذهب إلى المحفل لمقابلة أبناء حرفته. ومن هنا ظهرت فكرة السرية والرمزية، إذ كان لابد من أن يتوصل هؤلاء البناءون إلى لغة أو شفرة خاصة بهم لا يفهمها سواهم ولا يستطيع صاحب العمل أو غير المشتغلين بحرفة البناء فهمها. وقد أخذت الشفرة شكل عبارات خاصة وطرق معيَّنة في المصافحة وإشارات بالأبدي الهدف منها أن يتمكن البنَّاء من التغرقة بين أبناء حرفته الحقيقيين الذين تلقوا التدريب اللازم ويتمون إلى نقابة الحرفيين وبين الدخلاء على الحرفة. وقد التزم البنّاءون بمجموعة من الواجبات ضمها ما يُسمَّى (كتب الواجبات) أو (كتب التعليمات) أو (الدساتير)، ومن أهمها مخطوط ريجيوس الذي يعود إلى عام ١٣٩٠ . وتذكر كتب الواجبات أن البناء يتعيَّن عليه مساعدة زملاته وعدم ذمهم، وعليه تعليم المبتدئين منهم، كما أن عليه عدم إيواء الدخلاء. وتتحدث كتب الواجبات كذلك عن الأصول التاريخية أو الأسطورية لحرفة البناء التي يُرجعونها إلى مصر وإلى بناء هيكل سليمان. وثمة قصص أخرى وردت في هذه الكتب عن «الأربعة المتوجين»، وهم أربعة بنائين مسيحيين قتلهم الرومان وأصبحوا شهداء، ومن ثم فقد كان هؤلاء قديسي البنائين.

وقد ظلت نقابات البنائين مزدهرة حتى عصر النهضة في الغرب (القرن السادس عشر)، وهو أيضًا عصر الإصلاح الديني، حين توقفت حركة بناه الكاتدرائيات وغيرها من المباني الدينية الكاثوليكية. ولكن ذلك تزامن مع ظهور الدولة القومية المطلقة التي قامت بتأسيس مشروعات عمرانية ضخمة تحت إشرافها بوصفها سلطة مركزية، ومن ثم

بدأت الدعائم التي تستند إليها نقابات البنائين في الاحتزاز، شأنها في هذا شأن كثير من الجماعات الحرفية والمؤسسات الإقطاعية الأخرى، وبدأت في النحول إلى جماعات خيرية أو جماعات تضامن تحاول أن تُوفِّر الأعضائها بعض الطمأنينة النفسية وشيئًا من الأمن الاقتصادي. ومع تَناقُص العضوية، بدأت النقابات تقبل في صفوفها أعضاء شرفيين ليحافظوا على الأعداد اللازمة، ومن هنا بدأ التمييز بين البنائين العاملين أو الأحرار، أي الذين يعملون بالحرفة فعلاً، والبنائين المقبولين أو الرمزيين. وظهرت الماسونية الرمزية أو التأملية أو النظرية أو الفلسفية التي حلت محل الماسونية الفعلية بحيث تحوَّل البناء وأدواته من وظيفة إلى رمز. ولكن البناء (وأدواته) لم يكن المصدر الوحيد للرموز الماسونية ، فكما أسلفنا كان هناك سليمان وهيكله ، وهو يُعَدُّ البنَّاء الأول ، وهيكله رمز الكمال الذي يطمح كل البنائين أو الماسون أن يصلوا إليه. ويبدو أن بعض رموز الملكية المقدِّسة في الدولة العبرانية وجدت طريقها إلى الشعائر والرموز الماسونية. وكانت هناك رموز مسيحية كثيرة مأخوذة من تقاليد جماعات الفرسان التي انتشرت في أوريا في العصور الوسطى، والتي يعود أصل معظمها إلى حروب الفرنجة والاستعمار الاستيطاني للفرنجة في فلسطين، مثل جماعة فرسان الهيكل (الداوية) وجماعة فرسان الإسعاف (الإستارية) وغيرهما. كما يحتل يوحنا المعمدان ويوحنا الرسول مكانًا خاصًا لديهم، وقد أسلفنا الإشارة إلى الأربعة المتوجين.

وقد يكون من الفيد (أو لعله من الطريف) أن نتوقف قليلاً عند أحد الأصول الفترضة للحركة الماسونية وفكرها حسب بعض مؤرخيها، ونعنى بذلك نسبتها إلى بعض المجماعات الإسلامية (أو شبه الإسلامية)، مثل: الدروز والطائفة الإسماعيلية وجماعة الحشاشين. يرى هؤلاء المؤرخون أن الحركة الماسونية استمدت بعض أفكارها ورموزها الحشاشين، الذي وطريقة تنظيمها من هذه الجماعات. فشيخ الجبل، رئيس جماعة الحشاشين، الذي يمسك كل الخيوط بيديه، لا يختلف كثيراً عن رئيس للحفل. وطريقة العمل السرية وتجبيد الأعضاء الجدد، وكذلك فكرة الدرجات التي تتبعها الحركة الماسونية، لا تختلف كثيراً عن طريقة العمل والتجنيد في هذه الجماعات. بل تذهب بعض المراجع إلى أن جماعة فرسان الهيكل التي اتخذت الحركة الماسونية كثيراً من رموزها رموزاً لها هي في جماعة فرسان الهيكل التي اتخذت الحركة الماسونية، وأن فرسان الهيكل هؤلاء بدءوا نشاطهم في الواقع الأصل الحقيقي للحركة الماسونية، وأن فرسان الهيكل هؤلاء بدءوا نشاطهم في فلسطين إبان حروب الفرنجة ثم انتقل نشاطهم إلى أوربا واستمر بعد سقوط كل جيوب الفرنجة في القرسان هم في واقع الأمر مسلمون أو متأثرون بالفكر الفرنجة في فلسطين، وهؤلاء الفرسان هم في واقع الأمر مسلمون أو متأثرون بالفكر الذيني الإسلامي كانوا يحاولون من خلال تنظيمهم السري/ العلني أن يسيطروا على الديني الإسلامي كانوا يحاولون من خلال تنظيمهم السري/ العلني أن يسيطروا على

العالم السيحى. ومن المعروف أن جماعة فرسان الهيكل كانت تكون شبكة ضخمة فى معظم أرجاه أوريا وأنه كانت تتبعها مجموعة من للحاربين/ الرهبان (اللين تأثروا بفكرة الجهاد الإسلامية) ومجموعة من المؤسسات المالية الضخمة ذات النفوذ القوى. وقد تم ضرب فرسان الهيكل فى فرنسا وفى كل أنحاء أوربا وقُدَّموا لمحاكم النفتيش. وكانت أحدى التهم الموجهة إليهم هى رفضهم القول بألوهية المسيح وتأثرهم العميق بالفكر الدينى الإسلامي وتبشيرهم به. وقد اعترف بعض الفرسان بالتهم الموجهة إليهم. ويبدو أن فرسان الهيكل تأثروا بالفكر الإسلامي أو المثل الإسلامية إبان وجودهم فى الشرق الأوسط الإسلامي، كما أنهم تعاونوا بالفعل مع جماعة الحشاشين ودبروا معهم بعض المؤامرات. ومهما يكن الأمر، فإن بعض المؤرخين يذهبون إلى أن بعض فرسان الهيكل قدموا إلى إسكتلنها حيث أسسوا الحركة الماسونية للسيطرة على أوربا بعد أن تم ضربهم. وقد استطردنا فى الحديث عند تناولنا فرسان الهيكل والإسلام لتبيان مدى تشابك أصول الماسونية وتركيبتها وكيف تختلط الوقائم التاريخية بالأساطير الوهمية .

وقد اختلطت فلسفة البنائين بالفلسفة الهرمسية التى سادت فى عصر النهضة فى إنجلترا، وهى فلسفة غنوصية ذات طابع أفسلاطونى حديث ارتبطت بهرميس تريسميجيستوس، وهو شخصية رمزية أساسية فى الفكر الغنوصى حيث كان يُعدُّ نيباً قبل المسبحية، وكان يُعدُّ رسول الآلهة للبشر ويحمل المعرفة الحقية الباطنية (الغنوص). كما اختلطت فلسفة البنائين بالحركة الروزيكروشيانية (بالإنجليزية: روزيكروشيان دكر لها فى القرن السابع عشر، وهى حركة لجماعة غنوصية كانت تدعى أنها تمتلك الحكمة الخفية عند القدماء. وقد أدى تداخل رموز البنائين وأسرارهم مع الفلسفة الهرمسية والروزيكرو شيانية إلى سقوط القيمة الوظيفية لحرفة البناء وأدواتها (الفرجار والذراع والمثر والمذراع والمترونية، فتحولً ميزان البنائين (عمل المثال) إلى رمز العدالة، وعمول القادن (وهو خيط رفيع فى طرفه قطعة من (على سبيل المثال) إلى رمز العدالة، وغمول الفادن (وهو خيط رفيع فى طرفه قطعة من (الموصل تُعترن به استفامة الجفار) إلى رمز المعدالة) إلى رمز العدالة) إلى رمز العدالة وأواتها (الفرعان المنسان) المن من استفامة الجفار) الإنسان.

وهكذا تشكلت الطبيعة الجيولوجية المركبة لرموز الماسونية التي ضمعت رموزاً من الديانات المصرية القديمة، كما ضمعت كلمات عبرية بتأثير من القبالاه التى دخل إلى الماسونية كشير من أفكارها. والواقع أن احتىلاط فكر البناتين بالفلسفة الهرمسية والمروزيكروشيانية يَصلُح مؤشراً على اتجاه الماسونية. فهذه الفلسفات، برغم شكلها

الصوفى ، كانت جزءاً من الثورة العلمانية الشاملة التى تفجرت فى الغرب فى القرن السادس عشر ، والتى كانت تهدف إلى إزاحة الحالق من الكون أو وضعه فى مكان هامشى ووضع الإنسان فى المركز بدلاً منه ، على أن يقوم الإنسان بالتحكم الكامل فى الكون عن طريق اكتشاف قوانين الطبيعة الهندسية والآلية . وهى ، بهذا ، غنوصية جديدة تهدف إلى التحكم فى الكون ، لا من خلال المعرفة الخفية وإنما من خلال الصيغ العلمية . وعلى كلم، كانت المعرفة الخفية تأخذ ، فى كثير من الأحيان ، شكل صيغ رقمية أقرب إلى المعادلات الجيرية .

وفى العصور الوسطى، كان الوجدان الشعبى يرى أن مثال الغنوصية هو الدكتور فاوستوس الذي باع روحه للشيطان في سبيل المعرفة الكاملة. وفاوستوس هو بطل التفكير العلمي، إليه تُنسَب النزعة الفاوستية التي تسم الفكر العلمي والثوري. وربما تكون مركزية رموز آلات البناء تعبيراً عن النسق الهندسي والآني الكامن في الماسونية، وعن رغبة التحكم في كلِّ من الذات الإنسانية والكون من خلال صيغ رياضية (ولعل المقارنة هنا مع فلسفة إسبيوزا وطعوحه نحو لغة رياضية هندسية دقيقة مقارنة ذات دلالة عميقة).

### الماسونية الريوبية،

كانت هذه الرموز والأفكار هى النواة الأولية للحركة الماسونية. وكما يعرف دارسو تاريخ أوريا، فإن فكر عصر العقل والاستنارة والإيمان بالقانون الطبيعى قد تولد بعد عصر النهضة. وهو فكر يعد الأساس الفلسفى للعلمانية الشاملة التى تنزع القداسة عن العالم (الإنسان والطبيعة) ويؤدى إلى الإيمان بفعالية القانون الطبيعى فى مجالات الحياة الطبيعية والإنسانية كافة وإنكار أى غيب، وإلا لما أمكن التحكم فى الكون (الإنسان والطبيعة) وتوظيفه واستخدامه وتحويله إلى مادة استعمالية. وقد انعكس هذا فى فكرة الإنسان الطبيعى (المقلاني) أو الأعمى، وهو إنسان عام لا يتميز عن أى إنسان آخر، صفاته الأساسية عامة أما صفاته الحاصة فلا أهمية لها، وهو إنسان عقلاني إن أعمل عقله بالقدر الكافى لتوصل إلى الحقائق نفسها التى يتوصل إليها الأخرون بغض النظر عن الزمان والمكان. ومن ثم، فإن بإمكان هذا الإنسان أن يصل إلى فكرة الحالق بعقله بدون الحاجة إلى وحى إلهى أو معجزات، أى دون الحاجة إلى دين مرسك، أى أن الإنسان الطبيعى العقلاني العالمي (الأعمى) يمكنه أن يتوصل بعقله إلى الإيمان بدين طبيعي عقلاني.

ويمكن القول بأن الدين الطبيعي، أو الربوبية، كما كانت تُدعَى، هو تعبير عن معدل منخفض من العلمنة أو تعبير عن علمان منخفض من العلمنة أو تعبير عن علمانية جنينة، فهى تستجيب لحاجة أولئك الذين فقدوا إممانهم بالدين التقليدي ولكنهم لا يزالون غير قادرين على تَعَبُّل عالم اختفى منه الخالق عَمامًا، أي أنهم بشر جردوا العالم من الدين والقداسة واليقين المعرفي والأخلاقي ولكنهم احتفظوا بفكرة الخالق في صيفة باهتة لا شخصية حتى لا يصبح العالم فراغًا كاملاً.

والفكر الربوبى لا يطالب من يؤمن به بأن يتنكر لدينه ، إذ إن المطلوب هو أن يعسد تأسيس عقيدته ، لا على الوحى وإنما على قيم عقلية مجردة منفصلة تمامًا عن أى غيب . فالربوبية ، فى واقع الأمر ، فلسفة علمانية تستخدم خطابًا دينيًا ، أو ديباجات دينية ، للدفاع عن العقل المادى المحض ، وعن الرؤية التجربيبة المادية . ومن ثم ، فهى وسيلة من وسائل علمنة العقل الإنساني .

في هذا الإطار الفكرى والفلسفى والدينى، وكدت الماسونية. وقدتم تأسيس أربعة مدا الإطار الفكرى والفلسفى والدين، وكدت الماسونية. وقدتم تأسيس أربعة عام ١٩٧٧ مع بدايات عصر العقل وحركة الاستنارة. ويُعَد هذا التاريخ هو تاريخ بدء الحركة الماسونية، وقد سُمح لليهود بالالتحاق بها عام ١٧٣٢ ودخلت الحركة الماسونية إلى فرنسا عام ١٧٢٥، وإلى إيطاليا وألمانيا عام ١٧٣٣.

وإن أردنا تلخيص فكر أولى الماسونيات التى نقابلها، ولنسمها «الماسونية العقلانية» أو «الماسونية الربوبية»، لقلنا إنها تنادى بتوحيد كل البشر من خلال العقل، كما تنادى بإسقاط الدين مع الاحتفاظ بالخالق خشية الفوضى الفلسفية الشاملة.

ولذا، فقد جاء في تعريف الماسوني أنه «ذكر بالغ يلتزم بالنسق الديني الذي يوافق عليه جميع البشر». وهذا هو الإيمان بالخالق أو الكائن الأسمى (مهندس الكون الأعظم)، أو الإيمان بالجالق أو الكائن الأسمى (مهندس الكون الأعظم)، أو الإيمان بالجوهر العقلي للدين الذي يستطيع العقل أن يعلن تسامحه مع الأديان وإيمانه بأبوة الرب وأخوة البشر وخلود الروح. وقد جاء في الدستور الماسوني لعام ١٧٣٣ الصادر في إنجلترا أن الماسوني ولا يمكن أن يكون كافراً غبياً أو فاسقًا غير متدين، وعليه أن يحترم السلطات المدنية ولا يشترك في الحركات السياسية. ومن الأهداف الأساسية للماسونية ما يُسمى «اليقظة الأخلاقية عن طريق العلم» وهي عبارة قد تبدو بريئة ولكنها تعبير عن منظومة عقلانية مادية لا تزال متلبت ديباجات أخلاقية وروحية. وتدعو الماسونية إلى معجموعة من الصفات العامة التي لا تغير كثيراً من هذه البنية الفكرية التحتية، فهي تدعو

إلى وحدة البشر على أساس الإخاء والمحبة والمساواة، والعون المشترك، وخدمة الفير وحُسن معاملتهم، وحب الجسماعة وتبادك المصالح، والتحلى بالفضائل المدنية، أى الفضائل الدينية لدى الفضائل الدينية لدى الفضائل الذينية لدى المناسف الذي يتمى إلى الدولة القومية (مقابل الفضائل الدينية للكانسان المتدين الذى يتمى إلى الكنية ويؤمن بعقيدة مُثرَّلة). كما تُقدَّس الماسونية الملكية المخاصة، وليس للماسونية هدف نهائي محدد، وإن كان ثمة هدف فهو عام غير محدد، وهو أن يكون العالم في النهاية في اتحاد أخوى وإلهى (ولعلنا تُلاحظ منا النموذج الحلولي الواحدي الكامن).

ويمكننا أن نقول إن الماسونية الربوبية هي ماسونية الفكر المركتبالي والدولة المطلقة، وماسونية الطبقات الأوستقراطية التي احتضنت الطبقات الوسطى الصاعدة بوصفها قوة تستخدمها وتوظفها لصالح الدولة القومية المطلقة دون أن تسلمها صولجان الحكم والقيادة. وقد اكتشف الإنسان الغربي (منذ عصر نهضته، بعد ظهور ماكيافيللي وهوبز وفكرة القانون الطبيعي وضعف الإطار المسيحي التقليدي وانكماش السلطة الدنيوية للكنيسة) أن المطلق الوحيد في الإطار العلماني الشامل هو الدولة وأن مصلحتها العليا هي المطلق الأخلاقي الأسمى. وهذه الفلسفة علمانية شاملة تضع الخالق والغيب في موضع هامشي، وهذا ما تنجزه الماسونية الربوبية وتُعلمن الإنسان وتجعله يستبطن هذه القيمة المطلقة، حتى بخضع لإرادة الدولة بدلاً من إرادة الخالق، داخل إطار عقب لاني هادئ يشجع على تطويع الإنسان وتطبيعه. والدولة المطلقة إطار يضم كل الطبقات تحت قيادة هذه الملكية المطلقة أو تلك، أو أي ملكية أخرى في مواجهة الكنيسة التي كانت لا تزال تحاول الحفاظ على سلطانها الدنيوي. ومن ثم، نجد أن أعضاء الأرستقراطية انضموا إلى الحركات الماسونية، فقد انضم إليها ملكا بروسيا فريدريك الثاني وفريدريك الثالث، وملوك شبه جزيرة إسكندنافيا، وملك النمسا جوزيف الثاني، ونابليون وأفراد عائلته، وأعضاء الطبقة الوسطى الذين يطمحون إلى شيء من الحراك الاجتماعي. ويمكن تفسير انضمام أعضاء الأسرة المالكة الإنجليزية وأعضاء الأرستقراطية إلى الجماعات الماسونية من المنظور نفسه. وكان كشير عن يُطلق عليهم امشقفو الطبقة الوسطى الصاعدة ا من الماسونيين. كما يمكن أن نذكر من أصفائها فولتير ومونسكيو والأنسيكلوييديين (الموسوميين)، وفخته وجوته وهردر ولسنج وموتسارت، وأعضاء الجمعية الملكية في إنجلترا، وجورج واشنطن وماتزيني وغاريبالدي.

وفي عشية الثورة الفرنسية ، كان هناك في فرنسا نحو خمسمائة محفل ماسوني . كما

يُعَال إن أكثر من نصف أعضاه الجمعية العمومية في فرنسا، عشية الثورة، كانوا من الماسونيين. ولكن يجب ملاحظة أن معظم الماسونيين في فرنسا في تلك المرحلة لم يكونوا من غلاة الثوريين (الجمهوريين) بل كانوا من دهاة الإصلاح بلا ثورة. ولذلك، فقد هاجر كثير منهم من فرنسا بعد تصاعد حمَّى الثورة، أو سقطت رؤوس بعضهم ضحايا للمد الثورى (ويمكن أن تخص بالذكر مارا ودانترن وميرابو ولافاييت بوصفهم من قادة الثورة الفرنسية الماسونيين).

ويمكن القول إن الماسونين كانوا من أعضاء طفات أو فئات هامشية تود أن تحقق شيًّا من الحراك والمركزية، أو كانوا أعضاء هامشيين أو فئات هامشية في طبقات مركزية ويودون أن يحققوا قدراً من الحراك من خلال الانضمام إلى تَجمُّع أكبر، أو كانوا من أعضاء الأرستقراطية الذين أرادوا أن يستخدموا القوة الماسونية وأن يوظفوها لصالحهم الشخصي أو لصالح الدولة المطلقة. وربما يعود شيوع الماسونية في القرن الثامن عشر إلى سببين أساسيين : أولهما، شيوع الفلسفات العقلانية المعادية للكنيسة والطبقات الإقطاعية. ولكن هذه الفلسفات لم تكن بعد ثورية أو إلحادية، فقد كانت تعبُّر عن مصالح الطبقة الوسطى الصاعدة وعن رؤيتها التجارية المادية العلمانية الشاملة للكون، بدون أن تعلن صراحة عن ماديتها أو علمانيتها إذ كانت أضعف من أن تفعل ذلك. أما السبب الثاني، فهو عدم تجانس رموز الحركة الماسونية، الأمر الذي أدى دورًا حيويًا في زيادة مقدرتها التعبوية على مستوى كل الطبقات. وقد كانت الماسونية ديموقراطية تقوم بتجنيد أعضائها من الطبقات كافة، ولكنها كانت في الوقت نفسه أرستقراطية، يترأسها الملك وأعضاء النخبة، وتأخذ شكلاً هرميًا جامدًا. وكانت ليبرالية تدعو إلى الأخوة والمساواة، ولكنها كانت في الوقت نفسه محافظة تدعو إلى عدم التعرض للسلطات الحكومية أو الخوض في الأمور السياسية. وكانت الماسونية في تلك المرحلة حركة إيمانية ربوبية ، ولكنها كانت تحوى داخلها كل معالم التفكير الإلحادي الذي يُسقط الإله عَامًا . وكانت عقلانية ذات رموز صوفية، وتضم أفكاراً عالمية ومحلية. وربما جعلتها هذه الصيغة الإسفنجية تحقق هذا النجاح الباهر وتجعلها واحدة من أهم مؤسسات العلمنة في العالم، فهي تستخدم ديباجات دينية ضبابية لتحقيق أهداف علمانية.

### الماسونية الإلحادية،

الماسونية هي بنت محيطها الحضاري التاريخي والجغرافي (فلا يوجد كما أسلفنا نسق

عالمى واحد ينطبق على الماسونيين فى كل زمان ومكان)، فقد كانت ألمانية في المانيا، وإنجليزية فى إنجلترا، وفرنسية فى فرنسا. ولذا، فقد تغيّرت هى نفسها مع تغيّر أوربا. كما نجد أن تصاعد قوى الطبقة الوسطى ومعدلات العلمانية والإلحاد قد انعكس على الفكر الماسونية مضمونًا ثوريًا، وخصوصًا فى البلاد الكاثوليكية والأرثوذكسية، وأصبحت الأداة الكبرى فى الحرب ضد الكنيسة، وفي المطالبة بفسصل الدين عن الدولة. هذا على عكس المحافل الماسونية فى البلاد البلاد يتب خلت معتدلة تدور داخل إطار ربويي.

وفى هذا الإطار الجديد، ظهرت الماسونية الثانية التى تتخذ موقفاً إلحادياً أكثر صواحة. ويدلاً من العقلانية الربوبية شبه المادية التى تستخدم ديباجات أخلاقية وروحية، تُسقط الماسونية تدريجياً كل هذه الديباجات وتدور ثماماً فى إطار العقلانية المادية الكاملة، فقرَّر محفل الشرق الأعظم فى فرنسا عام ۱۸۷۷ استبعاد أى بقايا إيمانية من الفكر الماسونى. وظهرت محافل ذات طابع ثورى مثل النورانيين (السوميناتي) فى بافاريا، وقبلها المارينيست فى فرنسا، وكانت المحافل الماسونية فى روسيا القيصرية (الأرثوذكية) خلايا ثورية وكان معظم أعضاء ثورة الديسمبريين من الماسونين.

ويُلاحظ أن الماسونية الشانية ، وهى ثورية إلحادية ، تنتشر فى البلاد الكاثوليكية والأرثوذكسية ، أى فى البلاد التى توجد فيها كنيسة قوية تفف ضد الفلسفات العقلانية البورجوازية والثورية العمالية . كما يُلاحظ أن الماسونية فى هذه البلاد، كما هو المبورونية والثورية العمالية . كما يُلاحظ أن الماسونية فى هذه البلاد، كما هو الحل فى أمريكا اللاتينية ، تتسم بشوريتها وعدائها للكنيسة والكهنوت، كما تتسم بارتباطها الواضع بالفلسفة الوضعية التى تجعل العلم الأساس الوحيد للقيمة والأخلاق الماتقدم الأخلاق ويتم تحقيقه من خلال التقدم العلمى، والمنفعة الإنسانية ككل هى نهضة علية (ولهذا لوحظ أن عداً كبيراً من دعاة الفكر الوضعى فى فرنسا وروسيا والعالم الثالث أعضاء فى للحافل الماسونية الفحم ، من ناحية الأساس، عناصر العداء . وبحرور الزمن ، أصبحت المحافل الماسونية تضم ، من ناحية الأساس، عناصر البورجوازية والطبقة الوسطى، ولم يَحدُ ينضم إليها أى مفكرين ، كما الحنى منها كذلك أعضاء الأرستقراطية . ويرغم كل هذا، فإن عضوية للحافل الماسونية ظلت (من ناحية الأساس) مقصورة على العناصر البورجوازية المعتملة التى ترفض المخول فى أى أعضاء الأرستقراطية ، والتى تود أن تعيش فى عالم علمانى عقلانى ولكنها لا تريد مواجهة التاشية الناجمة عن ذلك . ورعا يفسر هذا سر تصديًى البلاشفة للجماعات التناثيم الناضية الناجمة عن ذلك . ورعا يفسر هذا سر تصديًى البلاشفة للجماعات التناثيم الفلسفية الناجمة عن ذلك . ورعا يفسر هذا سر تصديًى البلاشفة للجماعات التناثيم الفلسفية الناجمة عن ذلك . ورعا يفسر هذا سر تصديق المنتسلة التناشية المنتسلة ا

الماسونية وحظرهم إياها، وتَصدِّى هتلر وموسولينى أيضًا لها وتجريمهما الجمعيات المسونية. فالبلاشفة والديكاليين الملسونية. فالبلاشفة واديكاليين عقلانيين ماديين، فإن الفاشيين والنازيين واديكاليون لا عقلانيون ماديون، ويطمحون إلى التحكم الكامل في الدولة وجماهيرها، وبالتالي فإن الاعتدال أو التراخي الماسوني يُشكُل تحديًا لسلطتهم. كما أن الجيب الماسوني كان يتمتع بقدر من الاستقلال بل السرية، فهو يمثل جماعة مصالح لها شعائرها وطقوسها، لكن الدول العلمانية الشمولية المطلقة كانت لا تتحمل وجود مثل هذه الجيوب داخلها.

وقد انتشرت الماسونية في البلاد البروتستانية لأن البروتستانية شكل من أشكال علمنة المسيحية الكاثوليكية، كما أن معدلات العلمانية مرتفعة فيها. فقد انتشرت بسرعة في الجزر البريطانية بسبب عدم وجود كنيسة مسيطرة على جوانب الحياة، ويسبب انخراط الطبقة الحاكمة في صفوف الماسونية، وقد انتشرت الماسونية مع اتساع الإمبراطورية الإلجليزية، فانتقلت إلى الولايات المتحدة وأستراليا وكندا ومصر وفلسطين والهند وغيرها من المستعمرات أو المحميات، وقد احتفظت الحركة الماسونية بطابع هادئ مهادن داخل التخيار البروتستاننين.

ولكن الماسونية البريطانية لم تكن الماسونية الوحيدة التى انتشرت فى المستعمرات، إذ المسراع الإمبريالى على العالم انعكس من خلال صراع بين الحركات والمحافل الماسونية، فكان كل محفل ماسونى بخدم مصلحة بلد ويمثله، تماماً كما حدث صراع بين الماسونية، فكان كل محفل ماسونى بخدم مصلحة بلد ويمثله، تماماً كما حدث صراع بين المبشرين البروتستانت والمبشرين الكاثوليك الذين كانوا يمثلون مصالح بلادهم، ويبدو أن بعض الشخصيات المهمة فى العالم العربي أوادت أن تستفيد من هذا الصراع، وخصوصاً أن أعضاء هذه المحافل كانوا من الأجانب ذوى الحقوق والامتيازات الخاصة المقصورة عليهم. فكان الدعاة المحليون يتخرطون فى هذه المحافل بغية توظيفها فى خدمة أهدافهم، وحتى يتمتعوا بالمزايا الممنوحة لهم، وكان من بين هؤلاء الشيخ جمال الدين الأفغاني والشيخ محمد عبده والأمير عبد القادر الجزائرى، ولعل هذه الشخصيات الدينية والوطنية حدث حذو ماتزيني وغاريبالذى وغيرهما عن حاولوا الاستفادة من الأطر التنظيمية القائمة، ولنا أن نلاحظ أن الأفغاني قد اكتشف حقيقة الماسونية فى وقت مبكر، وتوصلً كتابه الرد على الدهريين، أما عبد القادر الجزائرى، فلا توجد تفاصيل حول علاقته كتابه الرد على الدهريين، أما عبد القادر الجزائرى، فلا توجد تفاصيل حول علاقته بالماسونية، وإن كان قد حاول إيجاد أطر تنظيمية وتأسيسية لحركه مع الاستفادة من بالمسونية، وإن كان قد حاول إيجاد أطر تنظيمية وتأسيسية لحركه مع الاستفادة من

أسلوب التنظيمات الماسونية. وقد انضم إلى الحركة الماسونية أحد أبناه محمد على باشا وكانت له مطالب فى عرش مصر، وقد كان أستاذاً أعظم لمحفل الشرق الأعظم المصرى، وتعه فى ذلك عدد من أعضاء الأسرة المالكة. كما انضم إلى الحركة الماسونية شخصيات أخرى، مثل سعد زغلول ويوسف وهبى، ولكن ارتباط أمثالهما بالحركة الماسونية كان وهبا للغاية ولا يعدو قبولهم ذكر أسمائهم ضمن قائمة الأعضاء أو حضور اجتماع يُعقَد على شرفهم دون أى إدراك من جانبهم للتضمينات الفلسفية وراء الفكر الماسوني. وقد ظلت الحركة الماسونية فى مصر وغيرها ضعيفة تضم فى صفوفها الأجانب أساساً.

#### النفوذ الماسوتىء

يمكننا الآن طرح قضيتين مهمتين هما: النفوذ السياسي والاقتصادي للماسونية، وسرية تنظيماتهما ، وهما عنصران مثرابطان تمام الترابط. فالحركات الماسونية تتركز في بلاد غربية متقدمة تحكمها حكومات مركزية قوية تُخضع الحركات السياسية والاجتماعية كافة (بما في ذلك الماسونية) للمراقبة، وإلا لما أمكنها تسيير دفة الحكم. ولا يمكن في الحقيقة تصور وجود حركات ضخمة لها قوة فعالة لا تخضع للإطار العام الذي تفرضه مثل هذه الدول المطلقة الرشيدة، فعملية التنبؤ والتخطيط تتطلب مثل هذا التحكم ومثل هذه المعرفة. والمحافل الماسونية تخضع لهذا القانون العام، ولم يكن من الممكن أن تُشكِّل استثناء منه. لكن هذا لا يمنم، بطبيعة الحال، من تَسلُّل بعض العناصر المغامرة إلى بعض المحافل لتوظيفها بشكل أو بآخر، من خلال شبكة اتصالاتها، في الاحتيال أو الأعمال الإجرامية. وهذا هو بالضبط ما تفعله، على سبيل الشال، عصابات المافيا (الجريمة المنظمة) مع الجهاز التفيذي في الولايات المتحدة، إذ تستأجر كبار للحامين وتشتري القضاة وتجند ضباط الشرطة، أي تقوم بتوظيف الجهاز الذي أسِّس لكافحتها والقضاء عليها لتنفيذ أهدافها الإجرامية. لكن هذا لا يعني، بطبيعة الحال، وجود مؤامرة مافياوية للاستبلاء على العالم. وكذلك الجماعات الماسونية، فهي إذا ما تحولت إلى قوة ضغط (لوبي)، فإنها لا تختلف كشيراً عن مراكز الضغط الأخرى داخل النظام السياسي والاقتصادى. وإن أخذ نشاطها شكلاً تأمرياً أو إجرامياً في بلد ما، فلا يصح تعميم مثل هذه الوقائع وافتراض وجود مثل هذا النشاط على مستوى العالم يأسره.

وقد وُصفت الولايات المتحدة بأنها ديموقراطية جماعات الضفط. ولابد أن المحافل الماسونية تشكل إحدى هذه الجماعات التي تعمل داخل النظام، فهذا هو المتوقّم منها، وهذا هو اقانون اللعبة عن الكن لا يمكن أن نقول إن المحافل المساق، أن نتحدث عن مؤامرة خفية أو علية . ومن الناحية النظرية ، يمكن أن نقول إن المحافل المسونية بوسعها أن تمارس ضغوطاً ضخمة في العالم الثالث نظراً لضعف جهاز الدولة المركزى . و بحسب ما هو متوافر لدينا من معلومات ، لا توجد حكومة في العالم الثالث سقطت في يد اللوبي الماسوني . ولكن لوحظ أنه قد بدأ يظهر تحالف بين بعض المحافل الماسونية وعصابات المافيا في إيطاليا في العالم الأولى ، وقد بدءوا في السيطرة على بعض المؤسسات المالية الشرعية لممارسوا تشاطهم غير المشرعي وراء ستار . كما أن الماسونية تؤدى دوراً تأمرياً ملحوظاً في بلد مثل تركيا ، حيث يمارس بقايا يهود الدوغه نشاطهم من خلال محافلها ، وهي جزء لا يتجزأ من المؤسسة العلمانية هناك ، بل وتشكل عمودها الفقرى . ويُقال إن الماسونية لها أيضًا دور متميّز في بلد مثل المماكة الأردنية الهاشمية .

ويُلاحَظ أن رجال الشرطة فى إنجلترا، وكشيراً عن يعملون فى المؤسسات الأمنية والقضائية، وبعض أهم أعضاء النخبة الحاكمة، أعضاء فى المحافل الماسونية. وقد طلبت الحكومة البريطانية من أعضاء جهاز الشرطة عن يشمون إلى محافل ماسونية أن يعلنوا ذلك، لأنه لوحظ أن أعضاء الشبكة الماسونية يُوظَفُون القوانين والإجراءات لصالحهم ولصالح زملائهم.

ولا توجد سلطة ماسونية مركزية على مستوى العالم، بل يختلف تركيب الحركة من بلد إلى آخر، فلا توجد على سبيل المثال سلطة ماسونية مركزية في أمريكا أو كندا إذ إن التنظيم الفيدرالي في هاتين الدولتين انعكس على شكل تركيب الحركة الماسونية، على عكس الوضع في إنجلترا وفرنسا حيث توجد حكومة مركزية قوية ومن ثم محفل مركزي قوى.

أما بالنسبة إلى سرية المحافل، فهذا أمر مركب أيضًا، فالجمعيات الماسونية سرية بمعنى أن طقوسها وبعض الإشارات الأخرى فيها سرية، ومن ينضم إلى الحركة يُقسم على ألا يكشفها (وهذا ميراث العصور الوسطى). ولا تسمح الحركة الماسونية لأى شخص بالانضمام إليها، وإنما يتم تجنيد الأعضاء عن طريق توصية أحد الأعضاء العاملين. والحركة الماسونية لا تختلف في هذا عن كثير من النوادى الخاصة وغيرها من المؤسسات. كما أن المحافل تخفى بعض الطقوس عن الأعضاء الجدد إلى حين التأكد من ولائهم. فيما عدا ذلك، لا يوجد أى شيء سرى، إذ يتم تأسيس المحافل الماسونية بموافقة السلطات، عما أن أعضاء المحافل معروفة سلمًا لدى هذه السلطات، كما أن أعضاء المحافل معروفة سلمًا لدى هذه السلطات، كما أن أعضاء للحافل معروفة سلمًا لدى هذه السلطات، كما أن أعضاء للحافل معروفة سلمًا لدى هذه السلطات، كما أن أعضاء للحافل معروفون في

أغلب الأحيان لذى الحكومة. والمحافل الماسونية لا تخفى وجودها أو أهدافها أو عملها. وحينما صدر قانون حظر الجمعيات السرية فى إنجلترا عام ١٧٩٨ ، استُثنيت المحافل الماسونية فى إنجلترا لمندوبى الحكومة بأن يحضروا اجتماعاتهم وأن يزودوا بنسخة من محاضر الاجتماعات. وبإمكان أى باحث أن يطالع أرشيف محفل الشرق الأعظم فى فرنسا. كما أن كثيراً من للحافل الماسونية تُقدَّم مضابط اجتماعاتها إلى السلطات الحكومية.

ولكن، مع هذا، تضطر بعض للحافل الماسونية إلى إخفاء أسماء أعضائها خوفًا من السلطات الحكومية في البلاد التي تؤدى فيها هذه للحافل دوراً انقلابياً. ولابد أن نضيف هنا أن للحافل الماسونية تم إغلاقها في مصر لأنها رفضت أن تخضع لتفتيش وزارة الشئون الاجتماعية نظراً لأن هذا يتعارض مع ما تتطلبه الحركة من سرية وكتمان فيما يتصل بالطقوس. وبرغم أن هذا مع رأينا، فإننا نود أن ننبه إلى أن نموذجنا التفسيري رغم تركيبته يترك قلواً لا يُستهان به من الحوادث والوقائع دون تفسيره. فعلى سبيل المثال، من المعروف أن عدداً كبيراً من رؤساء الجمهورية في الولايات المتحدة (ومنهم جورج أسلفنا - كانوا أيضاً من الماسونيين. والواقع أن هناك شخصيات مهمة في كثير من والمختابات مهمة في كثير من المختاب كانوا أيضاً من الماسونيين. والواقع أن هناك شخصيات مهمة في كثير من المختراكي) كانوا أعضاء في المحافل الماسونية، ولكن عضويتها تظل طي الكتمان. كما أن الإشراكي) كانوا أعضاء في للحافل الماسونية، ولكن الوصول إلى الحقائق مازال في حاجة بعض الجرائم تشير إلى وجود شبكة ماسونية، ولكن الوصول إلى الحقائق مازال في حاجة الروتاري واللبونز، التي يُدار حولها لغط شديد في مصر وفي غيرها من بلاد العالم الروتاري واللبونز، التي يُدار حولها لغط شديد في مصر وفي غيرها من بلاد العالم الوتاري ، دون أن تكون هناك شواهد معينة تشكل أساساً لمر هذا اللغط).

ويبلغ عدد الماسونيين في العالم نحو ٥ مليونًا، منهم أربعة ملايين في الولايات المتحدة ومليون في إنجلترا. فإذا أضفنا عدد الماسونيين في كل من كندا وأستراليا ونيوزيلندا وجنوب إفريقيا، فإننا نجد أن الماسونية متشرة أساسًا في البلاد البروتستانية، وخصوصًا الاستيطانية، وهذا أمر متوقع إذ إنها نشأت أساسًا في المحيط البروتستاني، شأنها شأن كثير من الحركات السياسية والفكرية المعاصرة كالصهيونية والنازية. وقد لوحظ أخيرا تناقس عدد الماسونيين في العالم بشكل ملحوظ (ولفا، فقد تكون الأرقام التي أنينا بها غير دقيقة. وقد ورد في أحد المصادر أن العدد الآن لا يتجاوز ثلاثة ملايين).

والماسونية جزء من التشكيل الحضارى الغربي بعد الثورة العلمانية الشاملة وتُعد تعبيراً عن تلك الثورة. والملسونية الأولى، (ماسونية عصر الملكيات المطلقة) تعبير عن المراحل الأولى للعلمانية ، تماماً كحما أن «الماسونية الثانية» تعبير عن تصاعد معدلات العلمنة . ويمكننا أن نقول كذلك إن الماسونية فقدت دورها الثورى بوصفها إحدى مؤسسات العلمنة ، مع تحقيق الثورة العلمانية لأهدافها في معظم بلاد العالم الغربي وهيمنتها، واكتسبت مضموناً آخر . وبالفعل ، بدأت المحافل الماسونية تتحول إلى ما يشبه النودى التي تضم أعضاء لهم مصلحة مشتركة وتشكل إطاراً يشادل داخله أعضاؤها الخدمات ، شأنها في هذا شأن كثير من مؤسسات للجنمعات الغربية التي يقال لها متقدمة .

أما في الولايات المتحدة، فقد بدأت نظهر محافل ذات طابع اجتماعي ترفيهي، وهي محافل لبس لها وضع مُقن بين التنظيمات الماسونية وإن كان كثير من أعضائها من الماسونية وإن كان كثير من أعضائها من الماسونيين. ومن هذه المحافل الطريقة العربية القديمة لنبلاء الحرم الصوفي، ويُعال لهم «الحرميون»، و«الطريقة الصوفية لأنياء المملكة المسحورة الملشمين». وبدأت بعض هذه المحافل تسمح للنساء بالانضمام إليها، كما أسست محافل للفتيان والفتيات. وتمنع المحافل الماسونية الريطانية أعضاءها من الالتحاق بأيَّ من محافل الترفيه هذه، إذ تُعدَّ نوعًا من الابتذال. وهذا النوع من الماسونية السوقية أو الماسونية المتأمركة أو ماسونية عصر الاستهلاك وما بعد الحدائة هي «الماسونية الرابعة».

## الماسونية واليهودية وأعضاء الجماعات اليهودية،

قد يكون من المهم جدًا، حين نحاول تحديد علاقة الماسونية بالبهود واليهودية، أن نؤكد مرة أخرى الفرق بين أعضاء الجماعات البهودية الخاضعين لحركيات الحضارات المختلفة التي يتسمون إليها واليهودية كنسق ديني أو حتى كتركيب جيولوجى. وقد يقول المختلفة التي يتسمون إليها واليهودية كنسق ديني أو حتى كتركيب جيولوجى. وقد يقول قائل إن الماسونية حركة لا علاقة لها بالدين (بالمعنى الدقيق للكلمة) بحسبانها حركة أخلاقية أخوية وحسب. فالدين علاقة بالخالق تأخذ شكل الإيمان به وبعبادته، أما الأخلاق فهى نسق من الأفكار ينظم علاقة الإنسان بالإنسان لا بالخالق، ومن ثم فإن الماسونية تتعامل مع رقعة من الوجود الإنساني تختلف عن تلك التي يتعامل معها الدين. ولكن كلاً من التعريفين السابقين للأخلاق والدين قاصر، فالدين هو إيمان الإنسان بالإله (المطلق الغيب) عن عقيدة تترجم نفسها إلى سلوك وإلى علاقة بين الإنسان والإنسان.

ولكن الدين ليس فقط عبادات وإنما معاملات أيضًا. والأخلاق بدورها ليست مجرد مجموعة من القواعد الخارجية التي تحدد سلوك الإنسان تجاه أخبه الإنسان، وإنما هي مجموعة من القواعد تستند إلى معنى داخلى يعتمد على رؤية للكون، ومن هنا التداخل بين الدين والأخلاق، وكذلك التداخل بين الماسونية والدين.

وقد بينًا أن الماسونية بدأت دعوة ربوبية ، فهى نسق فكرى دينى متكامل يستند إلى العقل (المادى) وحسب، لا إلى العقل والغيب ممًا ، يحدد علاقة الإنسان بالخالق وبالطبيعة ويطرق المعرفة . وهى تطرح أمام تابعيها طرق الخلاص وتتكفل بتعليم مريديها السلوك الأسمى ، وتزودهم بأساس فلسفى للأخلاق التى يؤمنون بها ، فضلاً عن أن اجتماعاتها تبدأ وتنتهى بصلاة . ولذا ، كان لابد أن تصطدم الماسونية بالأدبان جميمًا : المسيحية الكاثوليكية ، والبروتستانية ، واليهودية الأرثوذكسية وريثة اليهودية الحائمية . وكانت المسيحية الكاثوليكية أكثر الديانات عدامً للماسونية ، فقد أعلن البابا كلمنت الثانى عشر عام ۱۷۳۸ أن الماسونية كنيسة (أى ديانة) وثنية غير مقدسة (وهو في تصورنا وصف دقيق لها) ، ولم يسمح للكاثوليك بالانضمام إليها . أما الكنائس البروتستانتية ، فقد ناصبها بعضها فقط العداء . أما اليهودية الأرثوذكسية ، فهى تحرمٌ على اليهود الانضمام إلى المحافل الماسونية ، وتَمُد من ينضم إليها خارجًا على الدين ، هذا على خلاف الصيغ اليهودية الأصلاحية كما سنين فيما بعد .

ويمكننا الآن أن نتناول علاقة الماسونية بأعضاء الجماعات اليهودية. وسوف تكون الصورة هنا أكثر تركياً وتنوعاً واختلاطاً. وكما أشرنا، تُشكِّل الماسونية دعوة ربوبية رخوة تعددية تستند إلى العقل، وهى تطرح على المؤمن بها عقيدة متكاملة، ولكنها لا تطلب منه أن يتخلى عن عقيدته الأصلية، ولذا كان بإمكان كل أعضاء الديانات الانضمام إليها دون أن يضطروا إلى نبذ دينهم (وقد كان هناك محفل دينى فى الصين يستخدم الإنجيل والقرآن وكتابات كونفوشيوس كتبا مقدَّسة).

وقد ظهرت الماسونية في وقت كانت فيه اليهودية الحاخامية قد بدأت تدخل مرحلة أزمتها التي أودت بها في نهاية الأمر. فالفكر القبّالي كان قد حل محل التلمود وقوض الهجودية من اللاخل. كما أن شبتاى تسفى من جهة ، وإسبينوزا من جهة أخرى، كانا قد شتًا هجومهما الشرس في منتصف القرن السابع عشر على اليهودية من ناحيتى اليمين واليسار. وكان يهود البلاط والعنصر السفاردي قد حلاً محل القيادة الحاساعات اليهودية كل، جمل المنظومة العلمانية تترك أعمق الأثر في بعض أعضاء الجماعات اليهودية

الذين كانوا قد بدء وا يضيقون ذرعًا باليهودية وأخذوا يبحثون عن مخرج لهم منها، فظهرت بينهم حركة التوير واليهودية الإصلاحية. وقد حل بعضهم أزمته بأن تُنصَّر. ولكن الانتقال إلى المسكر المسيحي أمر صعب من الناحية المضمونية والتعبيرية، فعقيدة مثل التليث، أو رمز مثل الصليب، أمور من الصعب على كثير من اليهود تَقبَّلها.

وقد حلت الماسونية مشكلة هؤلاء اليهود الذين اغتربوا عن يهوديتهم، والذين ازدادت معدلات العلمنة بينهم، والذين كانوا بريدون الاندماج في مجتمع الأغبار ولكنهم لا يريدون التنصر. وكان ظهور الحركة الماسونية علامة على أن مجتمع الأغبار قد بدأ يفتح ذراعيه لهم، وأصبحت المحافل الماسونية الأرضية الروحية والفعلية التي يمكن أن يلتقى أعضاء الجماعات اليهودية فيها مع قطاعات مجتمع الأغلبية. وقد كانت هذه الأرضية تتسم بقسط معقول من الحياد. فرغم وجود رموز ذات أصل مسيحي، ومع أن الفكر الماسوني احتفظ بعفض الأفكار المسيحية، فقد كانت هناك رموز ذات مضمون عقلاني عام (رموز البناء) وهي رموز عامة ومحايدة. وماذا يمكن أن يكون أكثر حياداً من أدوات الهندسة التي يستخدمها البناء؟ بل كانت هناك رموز يهودية أيضاً: سليمان والهيكل وكلمات عبرية. كما كانت هناك رموز كونية عامة يمكن أن يشارك أعضاء الجماعات اليهودية فيها . ولكن الأهم من كل هذا أنه لم يكن مطلوباً منهم اعتناق دين جديد أو رفض دينهم القديم، فكل ما كان مطلوباً منهم هو إذاحته جانباً أو تهميشه وإعادة تأسيس على المقل لا الغيب . ولذا، فقد انخرط أعضاء الجماعات اليهودية بأعداد عما الماسونية .

ويُلاحظ أن أول الماسونين بين البهود كانوا من السفارد، إذ إن معدلات العلمة كانت مرتفعة بين العنصر السفاردى. ثم بدأت تنخرط في سلك المحافل الماسونية عناصر يهودية أخرى تزايدت بينها معدلات العلمنة، مثل: أتباع اليهودية الإصلاحية، ويقايا العناصر الشبتانية، والبهود الذين تأثروا بالقبالاه. ولذا، يجب أن نؤكد أن أعضاء الجماعات اليهودية الذين انضموا إلى المحافل بأعداد متزايدة فعلوا ذلك لا بسبب يهوديتهم أو عقيدتهم وإنما بالرغم منها. فالعبقرية التي يُقال لها يهودية تترعرع بمقدار ابتعاد العبقرى اليهودي عن البهودية، والنفوذ الميهودي يتزايد بمقدار تزايد معدلات اندماج أعضاء الجماعات اليهودية في مجتمع الأغلبية وبمقدار فقدانهم لهويتهم اليهودية. والصهيونية الجماعات اليهودية بي ما المنافق وبتبيها الرقية الخاخاصة في سليتها والتزامها بالمنفى وبتبيها الرقية العلمانية الإمبريالية الداروينية. بل إن انخراطهم في للحافل الماسونية يمثل بالنسبة لبعض العلمانية الإمبريالية الداروينية. بل إن انخراطهم في للحافل الماسونية يمثل بالنسبة لبعض

اليهود صياغة دينية مخففة تساعدهم على التخلص من هويتهم الدينية بدون إحساس بالحرج من عدم وجود إيمان ديني على الإطلاق. ولنا أن نلاحظ أن هذا جزء من غط متكرر سيساعدنا على فهم كثير من جوانب وجود أعضاء الجماعات اليهودية.

وقد برز اليهود في الحركة الماسونية، وخصوصاً في إنجلترا حيث التحقوا بالحركة عام ١٧٣٧، وأسس أول محفل ماسوني يهودي عام ١٧٩٣. أما في فرنسا، فقد اصبح السياسي الفرنسي اليهودي أدولف كريمييه (١٨٦٩) البنّاء الأعظم للمحفل الأكبر على الطريقة الإسكتلندية. وكان هناك كثير من مؤسسي المحافل الماسونية التي كان ينضم إليها أعضاء الطبقة الوسطى المعادون للكنيسة الكاثوليكية. ولكن الصورة لم تكن واحدة في كل البلاد، فغي شبه جزيرة إسكندنافيا، وكذلك في ألمانيا، ظلت مشاركة اليهود في الحركة الماسونية مسألة خلافية، وقد سُمح (حتى عام ١٩٨٠) لعدد صغير جداً من اليهود بالانخراط في سلك الحركة. وكان بعض المحافل يقبل اليهود ولكن داخل إطار مسيحي. فمحفل الإخوة الآسيويين، الذي أسس في فيينا خلال عامي ١٧٨٠ و ١٧٨١، كان ضمن طقوسه أكل لحم الحتزير محرم على ضمن طقوسه أكل لحم الحتزير ماللبن، وكما هو معروف، فإن لحم الحتزير محرم على اليهود، وكذلك فإن خلط اللحم باللبن محرم عليهم أيضاً.

وقد تزايد إقبال اليهود على الانخراط في المحافل الماسونية في ألمانيا، وقامت دعوة بين الماسونيين الألمان تطالب بقبول اليهود أعضاء في الحركة. لكن هذه الدعوة لم تنل تأييد زعامة الحركة. وقد تحول بعض يهود ألمانيا إلى الماسونية في أثناء رحلاتهم في إنجلترا وهولندا، وخصوصاً في فرنسا ما بعد الثورة. وقد تأسست في ألمانيا نفسها محافل فرنسية ومحافل بجيادرة فرنسية، وأسس يهود فرانكفورت عام ١٨٠٨ محفل "الفجر الوليدة بتصريح من منظمة الشرق الأعظم. ولا شك في أن مثل هذه المحافل الفرنسية اليهودية زادت من عداء الماسونيين الألمان لليهود. ومن ثم، ظهرت دساتير ماسونية تستبعد اليهود بشكل خاص. ولكن بعض المشقفين الماسونيين الألمان قاموا في فلاثينيات القرن بالاحتجاج على استبعاد اليهود، واقد كانت محافل وهولندا والولايات المتحدة. وقد اكتسحت ثورة ١٨٤٨ بعض الفقرات التي تستبعد اليهود، واعترفت للحافل اليهودية. وقد كانت محافل بروسيا هي الاستثناء الوحيد حيث استمرت في استبعاد اليهود، ولكنها بدأت معبونيات القرن الناسع عشر تسمح بدخول اليهود زواراً ثم أغضاء.

ولكن الموجة العنصرية، التي صاحبت الهجمة الإمبريالية على الشرق، اكتسحت

أوربا بأسرها وأخذت أشكالاً كثيرة من بينها معاداة البهود. وتقوم بعض أدبيات معاداة البهود بالربط بين البهود والماسونيين وتذهب إلى أن ثمة تعاونًا سريًا بين الفريقين للسيطرة على العالم، ولتخريب للجتمعات، وقد ترددت هذه الفكرة إبان محاكمة دريفوس. كما أن هذا الموضوع نفسه يسردد أيضًا في البروتوكولات. وقد كمان الربط بين البههود والماسونيين أحد أحجار الزاوية في الدعاية النازية المضادة للبهود، حيث كان النازيون يشيرون دائمًا إلى كريميه باعتباره البناء الأعظم ومؤسس جمعية الأليانس البهودية.

غنى عن القول أن مثل هذه العلاقة التأمرية المباشرة لا وجود له. وحسب ما توافر لدينا من وثائق ومعلومات، ليست هناك هيئة مركزية علية تضم كل المحافل الماسونية. كما أن هناك يهوداً معادين للماسونية وماسونين معادين لليهود واليهودية. ولكننا لو استخدمنا غوذجاً تحليلياً مركباً لاكتشفنا أن ثمة علاقة عميقة على مستوى البنية وعلى مستوى الواقع بين الماسونيين وأعضاء الجماعات اليهودية وأن هذه العلاقة تفسر انخراط اليهود بأعداد كبيرة في المحافل الماسونية:

ا- من المعروف أن الماسونيين معادون للكنيسة والكهنوت. وهذه نقطة لقاء بينهم ويين أعضاء الجماعات اليهودية الذين فقدوا إيمانهم الديني - وهم الآن أغلبية يهود العالم. ويتصور هؤلاء أن المجتمعات العلمانية تضمن لهم أمنهم وحقوقهم، ومن ثم ينخرطون بأعداد كبيرة في المحافل الماسونية. وهذه الظاهرة يمكن رصدها في أمريكا اللاتينية بينما يَصعب رصدها في فرنسا وإنجلترا، على سبيل المثال، لأن الكاثوليكية في أمريكا اللاتينية لا تزال الإطار المرجعي للمجتمع، ومن ثم فإن محاولات العلمنة تأخذ شكلاً تنظيمياً محدداً مثل المحافل الماسونية. أما في إنجلترا وفرنسا، فإن العلمانية أصبحت الدين الرسمي للدولة، ومن ثم فإن المحافل الماسونية تفقد قيمتها الوظيفية والرمزية.

٢- تضم المحافل الماسونية أعدادًا كبيرة من العناصر المالية والتجارية والمهنية. كما أن التركيب الوظيفى والمهنى ليهود العالم يجعل أغلبيتهم الساحقة من هذه القطاعات، إذ لا يوجد بينهم عمال أو فلاحون، ومن ثم نزداد نسبتهم فى للحافل الماسونية.

٣- الحركة الماسونية حركة أعية تتجاوز الولاءات القومية (كما أن إنسان عصر الاستنارة هو إنسان طبيعى أعى لا خصوصيية حضارية له). وقد كان أعضاء الجماعات اليهودية أعضاء في جماعات وظيفية وسيطة تقلل من الولاء للوطن وتجعل الولاء للجماعة الوظيفية أو المصالح المالية. كما أن فترة ظهور الماسونية هى أيضًا الفترة التي بدأ فيها

يهود البديشية في الهجرة بأعداد هائلة إلى كل أطراف العالم. والعناصر المهاجرة ليس لها ولاء قومي قوى. لكل هذا، نجحت المحافل الماسونية في اجتذاب بعض أصضاء الجماعات اليهودية فتزايدت معدلات العلمنة وضعف الانتماء القومي. ولعل في تركز اليهود في القطاعات المالية والتجارية ما يفسر وجودهم بأعداد كبيرة في المحافل الماسونية. وحينما يربط المعادون للبهود بينهم وبين الحركة الماسونية، فأنهم محقون في ذلك تماماً إذ إن نسبة أعضاء الجماعات اليهودية في المحافل الماسونية عادة ما تكون أعلى كثيراً من نسبتهم إلى عدد السكان. ولكن الخلل يبدأ حينما يطرح المعادون لليهود تصور وجود مؤامرة خفية، فالأمر كله لا يعدو أن يكون ظاهرة اجتماعية، والخلل ليس في الوصف وإنما في التفسير.

وقد اشترك بعض أعضاء الجماعات اليهودية في تأسيس الحركة الماسونية في الولايات المتحدة، وثمة دلائل تشير إلى أنه كان هناك أربعة يهود بين مؤسسى أول محفل ماسوني عام ١٧٣٤ في الولايات المتحدة (في مدينة سافانا في ولاية جورجيا). ولقد اتبعت الطقوس الماسونية في وضع حجر أساس المعبد اليهودي في تشارلستون (ساوث كارولينا) عام ١٧٩٣ واستمر الوجود البارز لليهود في للحافل الماسونية في القرن التاسع عشر. وقد كتب محفل نيويورك إلى المحفل الأساسي في يرلين يشكو من رفض المحافل الألمانية قبول كتب محفل الأمريكية ، قد صفوفها لأنهم يهود. والواقع أن الماسونية الأمريكية ، مثل كل المؤسسات الأمريكية ، تتسم بأنها لم تعرف النمييز ضد اليهود أو غيرهم من الأقلبات والطوائف البيضاء، وقد تبنت جماعة البناي بريت اليهودية عند تأسيسها بعض الطقوس الماس نية السرية ولكنها أسقطتها بعد فترة.

أما فى فلسطين، فقد تأسست محافل ماسونية بين العرب (المسلمين والمسيحيين) والأجانب (المسلمين والبهود). وقد تصدت بعض هذه المحافل للصهيونية بعد إنشاء الدولة الصهيونية، ويلغ عدد المحافل الماسونية أربعة وسنين محفلاً سنة ١٩٧٠ تضم ثلاثة آلاف وخمسمائة عضو من البهود والمسيحين والمسلمين.

وقد قامت بعض المحافل الماسونية العربية بنقد الصهيونية، واشترك بعض القيادات الماسونية في المقاومة ضد الاستيطان الصهيوني. وعكس ذلك صحيح أيضا، إذ رفضت بعض المحافل الماسونية التصدى للصهيونية بحسبان هذا نوعًا من العمل السياسي.

# الفصل الثاني عشر المتحف والذات القومية

يتسم النموذج الاختزالي بأنه ثمرة الرصد المباشر (الموضوعي المادي المتلقي) للواقع الإنساني، وهو رصد يتم عادةً من خلال بعض القوالب الإدراكية الشائعة التي لا ترى إلا الظاهر أو البنية الظاهرة ولا تتجاوز السطح لتصل إلى شبكة العلاقات المركبة التي تعطى لأى ظاهرة إنسانية هويتها وفرادتها ومنحناها الخاص. ولأن هذه القوالب الإدراكية أو النماذج الاختزالية لا تتجاوز السطح، فإنها تقوم بتبسيط الظواهر الإنسانية وتسطيحها وتحجب عنا أبعادها الحقيقية، وكأن الظواهر الإنسانية وتسطيحها

لكن الواقع الإنساني مختلف عن عالم الطبيعة. فكل ما صنعته يد الإنسان متج حضارى لا يخضع للقوانين الطبيعة المادية الصارمة، عناصره متداخلة متشابكة مترابطة، وهو يجسّد رؤية صانعه وغيزاته وأوهامه وأساطيره ورؤيته للكون. خذ، على سبيل المثال، معمار المتحف. قد يتراءى للبعض أن المتحف هو مكان على قدر من الجمال يحتوى على صالات للعرض، كل صالة تحتوى على تُحف أو آثار تتمى لفترة ما. وبهذا يكون قدتم تعريف المتحف وكأنه شيء بين الأشياء أو كأنه محل لميع العاديات. والواقع أن مثل هذا التعريف يتجاهل السياق الحضارى والثقافي والاجتماعي الاقتصادي للمتحف، ويتجاهل تحيزات مَنْ بَنَى المتحف، وعَيْزات جمهوره المستهدف، ويسلط أموراً مركّبة وخلافية.

ونحن إن رصدنا المتحف من خلال نماذج تحليلية اختزالية، فإننا بالفعل لن نرى سوى مبنى وصالات وقاعات وغُرف. أما إن تبنينا نموذجًا تحليليًا مركبًا، فإنه سيكون بوسعنا أن نرى المتحف فى كل أبعاده، وسيكون بوسعنا حيشد أن نميَّز بين متحف وآخر وأن نرى المتحف فى علاقته بالنموذج المعرفى الكامن وراه. وفى هذا الفصل، ستتكشف علاقة المتحف بالذات الفومية، فهذه الذات يمكن أن تكون تعبيراً عن غوذج بسيط اختزالى، كسا يمكن أن تكون تعبيراً عن غوذج مركب، ويمكن كذلك أن تكون نتيجة عسلية تلفيق لا أساس لها فى الواقع التاريخى (كسا هو الحال فى العقيدة الصهيونية).

#### المتحف والذات القوميية في الغرب،

شهد القرن التاسع عشر ظهور الحركة السياسية الاجتماعية الحضارية التي تُعرف باسم «القومية» في أوربا الغربية في بداية الأمر ثم في أوربا الشرقية، وبدأت بعد ذلك الهويات القومية المختلفة تتبلور في جميع أنحاء العالم سواء في الأمريكتين أم في آسيا وإفريقيا. وبدأ إنسان القرن العشرين يُعرُّف نفسه (الذات) وغيره (الآخر) لا من خلال عشيرته أو قريته أو بلدته أو عقيدته وإنما من خلال انتمائه القومي، انتمائه إلى تشكيل حضاري وإثني له ملامع محدَّدة (تختلف في درجات تحددها من تشكيل لآخر) يسود بين مجموعة من الناس في بقعة محددة من الأرض (وقد يكون هذا تعريفًا قاصرًا، وليس بجامع أو مانع، وقد يختلف معه المناطقة وعلماء السياسة والاجتماع، ولكنه يصلح تعريفا إجرائيا في هذا الفصل).

ويبدو أن عصرنا الجديث (حتى عهد قريب على الأقل) هو عصر القوميات، فهو الإطار الذى يتعامل الأفراد من خلاله، الواحد منهم مع الآخر، فهذا أمريكى وذلك فرنسى وهذا عربى وهكذا. بل هو أساسًا الإطار الذى تتعامل من خلاله الدول الواحدة مع الأخرى. فالدولة الفرنسية تمثل الشعب الفرنسى والدولة المكسيكية تمثل الشعب الماكسيكي.

وتحرص الدول على أن تعمّق إحساس المواطن بهويته القومية هذه حتى يتعمّق إحساس بانتمائه لوطنه وولائه لدولته فيقوم بأداه واجبه ويحرص على الحصول على حقوقه كما حددها المجتمع الذى يعيش فيه. ومن أهم الوسائل لتعميق هذا الإحساس بالهوية المعمار، فهو الشكل الفنى الذى يمكنه أن يجسّد النموذج القومى والذى يعيش في داخله المواطن، يتعامل معه في كل لحظة، ويتفاعل معه سواه أكان مستيقظاً أم نائمًا، ويستوعبه ويستبطنه داخل وجدانه كل لحظة، بل إن المعمار يحدد له محيطه وخريطته المعرفية والنفية وإحساسه بالعالم كله، خصوصا وأن اللغة المرقية تخترق وجدان الإنسان بشكل بفوق في قوته وتأثيره اللغة الملفظة.

إن اتفق القارئ الكريم معى فيما أقول، فما عليه إلا أن ينظر إلى العمارات المكعبة في مدينة نصر بالقاهرة، أو العمارات الزجاجية في مدينة الرياض، أو «الفيلات» التي لا تأخذ شكلاً أو غطا معروفًا في مدينة طرابلس في ليبيا ليعرف حجم الكارثة الحضارية التي نواجهها، ومدى الاستلاب الحضارى الذي يمارسه المواطن العربي يوميًا، ومدى هيمنة النماذج المستوردة علينا، فإن دخلنا إحدى هذه الفيلات أو العمارات وجدنا خليطًا هائلاً غير متناسق من الأشياء: الدولاب المصنوع في إيطاليا، والسرير المستورد من أمريكا، والسجادة «الشينواه» الحتمية في بيوت الأثرياء، والموكيت في بيوت أعضاء الطبقة المتوسطة. وإذا نظرنا إلى الحائط لوجدنا صوراً لجبال سويسرا تغطيها الثلوج، وأن هذه الصور صنعت من البلاستيك في سنغافورة أو من الجويلان في فرنسا.

ولا تقل المتاحف في أهميتها عن المعمار في تعميق الإحساس بالذات القومية. فالمتحف هو المكان الذي تُجمع فيه أعمال فية ومتجات حضارية تبلور في جماعها وعي جماعة بشرية بأنفسها وبالآخرين وبمحيطها وبماضيها وحاضرها وبمستقبلها، وهو وعي يميزها عن غيرها من المجموعات البشرية. ولذلك فإن المواطن، طفلاً كان أم كهلاً، حينما يذهب إلى المتحف فإنه يخوض تجربة تربوية عميقة، لا تزيد فقط من «معلوماته» أو من معرفته بماضيه وبذاته القومية وإنما تربى حواسه ذاتها وتشكل وجدانه. فالمتحف بمنزلة الدورة التربية (اللفظة والمرفة) المكفة.

ولذا، يجب أن يكون المتحف تعبيراً عن رؤية الذات القومية لنفسها وتجبيداً لوعيها بتاريخها وحاضرها ومستقبلها. ولهذا السبب أيضاً نجد أن الدول تنفق الملايين لتُقيم المتاحف وتفتحها بالمجان لجماهيرها دون أن تسأل عن عائدها المائى، لأن المائد المتوقع هو عائد ثقافي حضاري اجتماعي سيترجم نفسه إلى عائد مادى بشكل غير مباشر، إذ إن الإنسان المتمى الذي لا جذور له فإنه إنسان متج ملتزم، أما الإنسان غير المتمى الذي لا جذور له فإنه إنسان تعصف به الأيديولوجيات والموضات، غير قادر على البذل أو العطاء.

ونحن في العالم العربي قد بدأنا ندرك أهمية المتاحف، ولكننا شأننا شأن العالم الثالث ككل انستورده كل شيء تقريبًا: نستورد السيارات، والمياه الخازية، وطريقة تخطيط المدن والمعمار، وأحيانًا الأيديولوجيات، وطريقة إنشاء المتاحف. ومن هنا فإن المنحف المستورد من حضارة ما لا يمكنه بأية حال أن يعبّر عن رؤية حضارة أخرى لذاتها، فالمتحف ليس مجرد شكل زخرفي وإنما هو أداة تعبيرية يتوسل بها للإفصاح عن خصوصية الحضارة التي صاغت الرؤية.

كل هذا يتطلب منا أن نتوقف قليلاً عند طبيعة رؤية الذات القومية في الحضارة الغربية والنموذج الكامن وراءها حتى نرى حلاقة هذه الرؤية بمعمار المتحف في الغرب. والواقع أن التشكيل القومي في أوربا الغربية والولايات المتحدة يتسم بأنه ظهر في مرحلة لم تكن فيها في آسيا وإفريقيا تشكيلات قومية (بالمعنى الغربي) تتحداه حضاريا أو عسكرياً. ولذا، تم صياغة الأساطير القومية بعيداً عن التحديات، وانطلاقًا من غاذج إدراكية اختزالية تتسم بدرجة عالية من التجانس والتحديد تكاد تقترب من الانغلاق على الذات. ويلاحظ أن صياغة رؤية الجماعات القومية في غربي أوربا لنفسها قد استغرق وقتًا طويلاً جداً تم في أثناءه صهر (أو إبادة) أعضاء الأقلبات الإثنية التي لا تنتمي للاسطورة القومية.

ثم ظهرت الإمبريالية ، فزادت من تحديد الأسطورة ومن عدوانيتها وتجانسها وانغلاقها وأضافت لها مقولات التفوق والنقاء العنصرى التي تختزل الآخر إلى عنصر واحد متدن يمكن تحويله إلى مادة استعمالية . وحينما بدأت التشكيلات القومية في شرقي أوربا ووسطها ، فإنها أخذت طابعًا أكثر تطرفًا في صيغتها السلافية والجرمانية حيث طرحت الفكرة القومية بوصفها انتماء عضويا يكاد يكون بيولوجيًا .

وقد تمت الثورة القومية في الغرب تحت راية الطبقة المتوسطة وقيمها، وبخاصة الملكية القردية والعقد الإجتماعي، وهي قيم انطلقت من مفهوم أن الفرد (وليس للجتمع أو الجماعة) هي نقطة الانطلاق ووحدة التحليل. وقد تم تخيل المجتمع، على غط السوق، علاقات خارجية بين أفراد جوهرها العرض والطلب والبيع بأغلى الأسعار والشراء بأقلها. وقد انعكس ذلك على مفهوم الفن والفنان حيث ظهرت الصورة ذات الإطار (بدلاً من الرسوم على حوائط الكنائس) شكلا فنيا أساسيا، فهذه الصورة تعبَّر عن رؤية فنان فرد يعرض فنه الذي يقتنيه من يستطيع شراءه وحسب.

وقد ترجم ذلك نفسه إلى رؤية للتاريخ تتسم بالتجانس والتحدد وتركز على أهمية ومركزية الغرب في العالم، وعلى أهمية ومركزية كل ذات قومية، فمجلد البريطانيون الذات البريطانيون الذات البريطانية ومجلد الإلمان الذات الألمانية. وفي هذا الإطار، ظهرت أسطورة الإنسان البدائي والإنسان غير المنطقي ولا عقلانية الشعوب المتخلفة. وعُزلت الحضارات بعضها عن بعض، وعُرِّك التاريخ بأنه ما هو مكتوب وحسب، ثم تم تقسيمه إلى فترات محدَّدة تتحرك نحو هدف حُدَّد مسبقاً يكون عادة تحقَّق الذات القومية الضيقة المتجانسة للحددة. ويصل هذا الاتجاء إلى ذروته (أو هوته) في الأسطورة النازية ثم بعد ذلك في الأسطورة الصهونية، إذ إن كلهما مجدً الذات القومية واستبعد الآخر تمامًا.

وتجسد متاحف الولايات المتحدة المفاهيم الغربية للذات القومية (بتحددها وتجانسها الشديد). ففى نيويورك يوجد، على سبيل المثال، متحف المتروبوليتان، هذه المؤسسة الثقافية الضخمة التي ليس لها مثيل في أي مكان آخر في العالم، فنجد أنها مُعسمة إلى صالات وقاعات داخل كل واحدة منها مقتنيات فترة بعينها أو رسام بعينه. فتوجد قاعات للفنانين الانطباعيين الفرنسيين، وقاعة لمرمرانت، وقاعة لفن القرن الثامن عشر، وقاعة للدوع العصور الوسطى، وقاعات للفن اليوناني والروماني والإسلامي. وقد فُسست قاعات الفن الإسلامي إلى وحدات صغيرة تضم كل وحدة مقتنيات فترة أو بقعة جغرافية بعينها، وهكذا. ومن الطريف أنه توجد قاعة للفن الأمريكي، وقد عُرَّف الفن الأمريكي، هنا بأنه فن الرجل الأيض وحسب، أما أمريكا التي تمتد عبر آلاف السنين قبل ذلك فليس لوجود في المتروبوليتان.

ويوجد في نيويورك متحف إثنو جرافي يضم مقتنات من بقايا الهنود الحُمر، ولعل هذا تعبير ذو دلالة عن الرؤية الغربية للذات القومية بفصلها التعسفي بين الحضارات وافتراضها مركزية تراث الإنسان الأبيض وتاريخه. فإذا انتقلنا للمتحف القومي وناشيونال جاليري في واشنطن، فإننا منجد مرة أخرى متحفاً على جانب عال من التسبق والترتيب، متحفاً ثمياً بمقتناته، عامراً بالأنشطة الثقافية للختلفة من محاضرات إلى حفلات موسيقية وأماكن لبع المستنسخات والكتب، ويظل هذا التقسيم هو نفس التقسيم الذي يجسد الفهوم الغربي للذات القومية، بفصله الشديد بين الفترات الفنية والزبعة والشكلات الحضارية والانتمامات الدينة والإثنة.

وقبل زيارتى للاتحاد السوفيتى منذ عدة أعوام (قبل تفككه وانهياره)، قرأت فى الكثير من الكتب أن الاتحاد السوفيتى يضم قوميات مختلفة، وأن الأيديولوجية الرسمية للاتحاد السوفيتى تضجع أعضاء القوميات على التعبير عن هوياتهم القومية للختلفة. لكنى حينما المسوفيتى تشجع أعضاء القوميات على التعبير عن هوياتهم القومية للختلفة الفكرة، بل وجدت متحفًا صخمًا للفاية يضم الفن الكلاسيكى الروسى وملحقًا به جناح ضخم للفن السوفيتى الحديث (له مضمون أيديولوجى فاقع). كما وجدت متحفًا صخيرًا نحيفًا يضم الفنون الأسيوية (الأفريقية أيضًا)، وكأن الواحد لا علاقة له بالآخر كما أو كيفًا، ولا يمكنى أن عممً من تجربتى هذه، فقد كانت زيارة عابرة، ولكنى لن أنسى صفوف طلاب المدارس المذين كانوا يزورون أجنحة الفن الروسى الكلاسيكى، وأذكر أن المتحف الأسيوى الإفريقى (الذي كان يعرض آنذاك في أحد أجنحته لوحات من إفريقيا) كان قاعًا صفصفًا.

#### المتحف والذات القومية في العالم الثالث،

وإذا تركنا العالم الغربي ونظرنا إلى التشكيل الحضارى القومى فى العالم الثالث، فإننا سنجد أن رؤية الذات هناك نشأت أساساً فى القرن العشرين فى أثناء حركة التحرر الوطنى التى قامت بتعبة كل طبقات وأقلبات الشعب ضد المستعمر الأجنبى، ثما جعلها تصدر عن ثموذج مركب، قائم على التنوع، قادر على قبول التعددية الإثنية والدينية. فضلاً عن أن هذا النموذج لم ينم فى أحضان إميربالبات شرقية مختلفة، ولذلك لم يدخل عليها عنصر التفوق واستبعاد الآخر، كما أن كثيراً من الدول التى نشأت فى العالم الثالث تضم داخل حدودها ثقافات متعددة ومتنوعة، ففى بلد مثل الهند توجد عشرات القوميات ومثات اللغات.

وأخيرًا، فإن الثورة القومية في بلدان العالم الثالث لم تتم بقيادة تحت راية الطبقة البورجوازية، ولذلك فإن هذه البلاد لم تين مقاهيمها في العلم والفن. ومع ذلك، هناك كثير من الحرف والصناعات التقليدية، التي تزدهر بها في بلدان العالم الثالث، ما زال الناس يَمُدُّونها أشكالاً فنية. وهذا لا يعنى أن هذه البلاد خالية من الصراعات القبكية والعرقية، فنشرات الأخبار تحمل لنا أخبار المعارك التي تخوضها جماعة عرقية أو دينية ضد أخرى، وهذا دليل على أن العلاقة بين الأفكار والواقع علاقة ليست حتمية.

وقد وجدت محاولة ناجحة في المكسيك لنقل الرؤية المركبة للذات من خلال معمار المتحف. فمن المعروف أن أسطورة الذات هناك ترى الإنسان المكسيكي الحديث على أنه سليل امتزاج الحضارات القديمة مثل حضارة الأزتيك والحضارة الإسبانية، ولذلك فإن أبطال المكسيك القوميين يعودون إلى الوراء مئات السنين، وماضيها الأسطوري يضم آلهة الأزتيك، وكثيراً ما تجد الحدائق العامة في المكسيك التي مصممة للاحتفاء بإله (المطر أو الرعد) وقد استخدمت فيها موتيفات من حضارة الأزتيك، بحيث لا تتحول هذه الحضارة إلى مقتنيات إننوجرافية جامدة ميتة توضع معزولة في متحف مستقل أو منفصلة تمامًا عن الحضارة الإنسانية وإنما تكون حضارة حية في وجدان الناس وجزءاً من حياتهم اليومية. وقد نجح فريق من الفتانين المكسيكيين يُطلق عليهم (بالإنجليزية: ميوراليسس Muralists) ويتزعمها ريفيرا في أن يطوروا شكلاً فياً يزاوج بين تراث الأزتيك والتراث الإسباني، فقد تأثروا بالرسوم التي تغطى أهرامات الأزتيك القديمة، حيث كانت الرسوم الصاخبة فقد تأثروا بالرسوم التي تغطى أهرامات، وتوصلوا إلى فكرة حديثة ممائلة وهي رسم مساحة كاملة في مبنى عام، فرسموا حوائط المباني التي يرتادها الناس في حياتهم اليومية.

وقد وجدت أهم رسومات ريفيرا في مبنى منطقة تعليمية في أحد الأحياء الفقيرة في مدينة المكسيك، حيث قضى الفنان سنة أو أكثر يرسم حوائطها من الدور المثالث حتى الدور الأرضى، ولم يكترث بوجود الأسلاك الكهربائية أو الأبواب، واستمسر في رسم بانورامات هائلة تحتفى بحياة الشعب المكسيكي من منظور الأسطورة القومية السمحة غير المتجانسة التي تضم الجميع ولا تستبعد أحدا، ولم يكترث كثيراً بالمفهوم الغربي الحديث للفن بحسبانه عملاً داخل إطار وله قيمة مالية محددة.

وحينما أرادت الكسيك أن تحتفى بالتشكيلات الحضارية القديمة منها، فهى لم تعزلها وتغلق عليها أبواب متحف إثوجرافى وإنما أسست متحف الإنسانة، حيث يمكن فيها للمرء أن يرى هذه التشكيلات الحضارية جزماً من التراث البشرى العام وتعبيراً عن تشكيل حضارى محدد فى الوقت ذاته، وتنم طريقة العرض عن محاولة أكيسدة لتأكيد الاستمرارية بين كل قطعة فنية وأخرى، وبين كل مرحلة وأخرى، وبين كل حضارة وأخرى، ولعل هذا يفسر الحجم الضخم للقاعات وطريقة ربط القاعة بالأخرى، فكل ذلك يهدف لأن ينظر الرائى للقطعة بوصفها كيانا حيا لها علاقة مباشرة به وليس موضوعا للتأمل.

ومن المفارقات أننا تبنينا في العالم العربي النموذج الغربي للمتحف (بناء يُقسم إلى غُرف وقاعات وصالات تضم كل واحدة منها الأعمال الفئة والمنتجات الحضارية لفترة ما ، مع الحرص على عزل كل فترة عن الأخرى أو كل تشكيل حضارى عن التشكيلات الانحرى). ولا يمكنني أن أزعم أنني على معرفة كافية بكل المتاحف في العالم العربي، ولكن تجربتي ربحا تسمح لى بشيء من التعميم، فقد شاهدت معظم متاحف الرياض والكويت وبغداد وتونس والقاهرة. كما شاهدت كثيرا من المتاحف الثرية والمتنوعة في مصر عدة مرات، ويمكنني أن أستخدمها بوصفها ودراسة حالة).

توجد في القاهرة عدة متاحف أهمها متحف الآثار المصرية القديمة (الأنتكخانة)، ومتحف الآثار الإسلامية، ومتحف الفن الحديث. كما يوجد متحف الآثار اليونانية والرومانية في الإسكندرية. وهناك عدد آخر من المتاحف الصغيرة الأخرى التي لا تهمنا كشيراً من منظور هذا المقال. ولنا أن نلاحظ أنه لا توجد أي محاولة للربط بين هذه المتاحف وكأن مصر الفرعونية لم يكن لها علاقة بمصر الهلينية أو مصر القبطية أو مصر الاسلامة.

والواقع أن تشتيت المتاحف يؤكد انفصالها التام، فمتحف الآثار اليونانية الرومانية

يوجد في الإسكندرية (مركز هذه الحضارة في مصر) وتوجد بقية المتاحف في القاهرة. وتوجد متاحف القاهرة متاثرة، فمتحف الآثار المصرية يوجد في مبدان التحرير في وسط القاهرة ربحا بسبب ما يمكن تسميته بالمرحلة الليبوالية في تاريخ مصر الحديثة، حين كان الاستعمار وكبار الإقطاعيين وبعض عناصر البورجوازية يروجون لهوية مصرية منفصلة عن التشكيل الحضاري الإسلامي العربي. أما المتحف الإسلامي فهو في باب الحلق على مقربة من قلعة صلاح الدين ومسجد السلطان حسن والجامع الأزهر وبوابة باب زويلة، ويوجد المتحف القبطي فيما يسمّى بمصر القديمة (الفسطاط) بجوار حصن بابليون والكنيسة المعلقة. أما متحف الفن الحديث فيوجد في أرض الأوبرا.

وإذا نظرنا لكل متحف لوجدنا أنه تم تقسيمه على الطريقة الغربية. ففى المتحف الإسلامي نجد صالة العصر الأموى، ثم صالة العصر الطولوني والأيوبي، ثم المملوكي فالمشماني، وهكذا، وأحيانًا يحاول المتحف أن ينجاوز هذا التقسيم القاتل للتاريخ والهوية، فنجد فاعة السيوف أو السجاجيد، على سبيل المثال، وهي قاعات تتخطى فكرة التعاقب التاريخي، ولذا فهي تفترض وجود إطار موحَّد يتنظم كل الأعمال المعروضة فيها، ولكن هذا هو الاستثناء وليس القاعدة، إذ يظل التعاقب التاريخي والفترات المفصلة هو العنصر الغالب. ولا يختلف الأمر كثيرًا عن ذلك في المتحف القبطي أو المتحف المصرى، فالتعاقب التاريخي وانفصال الفترات التاريخية هو الفكرة الكامنة وراء معمار المتاحف وطريقة العرض.

وقد نتج عن ذلك عدة مفارقات. فإذا كان الهدف من المتحف هو إبراز الذات القومية حتى يدركها الزوار، فإن ما حدث هنا من خلال مجموعة المتاحف المنفصلة أنه تم تفتيت هذه الذات القومية ثم قتلها. فمصر الفرعونية المفصلة عن مصر القبطية أو عن مصر الإسلامية ليست كيانًا متصلاً حيًا وإنما مجموعة من الأشباء المروضة. ولذلك فإن الزائر هنا قد يحس بعظمة المصريين القدامي وعمق الفن القبطي وأصالته وتقواه، ومهارة الفنان المسلم ومقدرته على التجريد دون الانفصال عن الواقع الديني والزمني الحي نعم يحس بكل هذا وهو أمر ليس بالهين. . ولكنه إن سأل أين الشخصية القومية في كل هذا، فإن أحدًا لن يستطع الإجابة لأنها ضاعت في التعاقب الناريخي، وفي المراحل المختلفة، وفي الراحل المختلفة، وفي الأراحل المختلفة، وفي الأراحل المختلفة، وفي الراحل المختلفة، وفي الراحل المختلفة، وفي الراحل المختلفة ، وفي الراحل

ومن المفارقات الأخرى أن مصر العربية، مصر التي نعيش فيها، والتي أدركت في الستينيات أنها قلب هذا العالم العربي، والتي بدأت تعود مرة أخرى لهذا الإدراك، ليس لها وجود فى أى متحف. وأرجو ألا يفهم القارئ أننى من دحاة الإثنية على الطريقة الغربية ، وأننى أطالب بتحف لمصر العربية يُفخّم من الذات العربية ويُضخُم منها، فمثل هذه للحاولة محكوم عليها بالفشل، كما أنها لا تؤدى إلى النضوج والحكمة. إن كل ما أطالب به هو الإطار، المتجسّد فى متحف يرى الإنسان المصرى من خلاله ذاته العربية، فهو بتحدث العربية و لا يعرف شعراء سوى المتنبى والبُحترى وامرئ القيس. وحتى تراثه الشببي تكون هو الآخر من خلال عروبته، فهو يستمع للسيرة الهلالية فى المقهى ويستمع لحكابات ألف ليلة وليلة فى المنزل. وهذا الإدراك لذاته العربية لا ينسخ بالضرورة ترائه الإسلامي أو إنجازاته الحضارية قبل الفتح العربي.

وعلى كلِّ، فإن الدراسات التاريخية الحديثة تبين أن التشكيلات الحضارية في الشرق الأوسط كانت دائماً في حالة تفاعل. على سبيل المثال، كانت فترة حكم الهكسوس لمصر من أخصب فترات التفاعل بين القبائل الساهية التي كانت منتشرة آنذاك ويين حضارات وادى النيل، وأن العلاقة بين مصر وحضارات وادى الرافدين كانت علاقة أخذ وعطاء مستمر، وأن الكنيسة القبطية المصرية، وكذلك تماماً مثل المسيحيون العرب في الشام، لها انتماء حضارى يجعل منها جزءاً من تشكيل حضارى واسع وليس مجرد جبب يُعزل في متحف في مصر المقديمة.

لعله ليس من الصعب علينا، إذن، أن نتخيل ما أود قوله: إن متاحفنا، والتواريخ التى ندرسها، كلها تكرس لفكرة الفصل والتعاقب والانقطاع وتُحجِم عن تبنى فكرة التواصل والتزامن والاستمراد وعن ترجمتها إلى تواريخ ومتاحف.

## المتحف والذات القومية السمحة،

قُمت بزيارة المتحف القومى فى نيجيريا فى لاجوس وهو أيضًا مصمَّم على الطريقة الغرية. وقد أصبت بصدمة عمية آنذاك، إذ إنى بوصفى مشاهدا غير متخصص فى الغرية. وقد أصبت بصدمة عميقة آنذاك، إذ إنى بوصفى مشاهدا غير متخصص فى الفنية والأثرية، قُسمت مرة أخرى حسب الفترات أو حسب المناطق، ولا أذكر شيئًا متميزًا سوى مجموعة حضارة بنين البرونزية. أما بقية الفاعات فقد وجدتها، بسبب جهلى، وسبب طريقة التنسيق، متشابهة إلى حدًّ كبير، وكان المتحف أقرب إلى المتاحف الإثوجرافية التى يقوم بتنظيمها علماء الإثوجرافيا. ولعل هذا المتحف قد صدمنى أكثر من غيره بسبب أن شكله الغربى لا يعبَّر عن خصوصية التشكيلات الحضارية الثرية القائمة

في نيجيريا ولا عن تجربتها التاريخية ، ولذا فإن الشكل بدلاً من أن يكون وسيلة للتعبير عن غوذج معرفي وإدراكي محدَّد أصبح الطريقة التي تم عن طريقها قتل أي مضمون.

كانت زيارتي لنيجبريا عام ١٩٧٧ ، ومنذ ساعتها طرحت على نفسى فكرة متحف فغير غربي اله فوانينه الخاصة) يعبَّر عن هوية خاصة ولا يختزل الذات القومية في عنصر واحد، فدول إفريقيا وآسيا (كما أسلفنا) نشأت تحت ظروف مغايرة تماماً للدول الأوربية وبفلسفة قومية واجتماعية مختلفة.

وفي عام ۱۹۸۲ ، ذهبت إلى النيجر لحضور أحد المؤتمرات. وأذكر نفسى كنت جالاً في إحدى قاعات المؤتمر أنظر من النافذة أرقب ربوة عالية تغطيها الحشائش وبها بعض البيوت المزخوفة على الطريقة الإفريقية الإسلامية (طريقة الهاوسا) حيث يُعلى البيت بلون ناصع البياض وتظهر عليه موتيفات لونية مختلفة فاقعة تبعث الصفاء والبهجة في النفس. لم يكن هناك ما يدل على طبيعة هذه الربوة وما عليها من مبان وأشباء أخرى. وقررت أن أكتشف الأمر، وعبرت الشارع، وإذا بي أجد أن حلمي بحتحف غير غربي قد تحقق وقبل لي إن هذا هو المتحف القومي، وهو متحف ليس مثل أي متحف. وقد قمت بدراسة هذا المتحف عن طريق زيارات يومية متكررة، وقابلت أمين المتحف وعقدت معه عدة حوارات.

متحف النيجر القومى ليس مبنى يعوى داخله عدة حجرات وقاعات . . . إلغ، كما هو الحال في معظم المتاحف التى تحدثنا عنها ، وإنما هو تعبير عن نموذج معرفى مركّب متكامل يعبّر عن خصوصية النيجر . فهو ليس بحديقة ولا مجموعة من الحدائق ولا قرية سياحية ولا متحف ولا مدرسة ، وإنما هو كل هذه الأشياء مجتمعة . ولعل الإشكالية الأساسية التى واجهها مصمم المتحف هى النوع الإثنى والعرقى فى النيجر . فالنيجر حلقة وصل بين إفريقيا الشمالية وبلدان جنوبى الصحراء ، ولذا فهى تضم عدة شعوب لكلُّ تراثه المتميَّز ، ومع ذلك نماول هذه الشعوب أن تظل متعايشة داخل إطار دولة واحدة برغم أنها لا يضمها تاريخ واحد وإنما تواريخ مختلفة ، فهى تارة تخضع كلها لنفس الإمبراطورية وتارة أخرى تخضع لأكثر من إمبراطورية . كما أن سكان النيجر ينقسمون إلى حضر وبدو . والهاوسا يشكلون نصف سكان النيجر ، ولكن غالبيتهم موجودة فى دول إفريقية أخرى .

وإذا سأل الإنسان نفسه متى بدأ تاريخ النيجر، فإنه لن يصل إلى إجابة محدَّدة: فهل بدأ هذا التاريخ عندما رسم الإنسان الأول بعض روائعه الفنية على حوائط الكهوف؟ أم عندما ذكر هيرودتس خبراً عنها فى القرن الخامس قبل الميلاد؟ أم عندما أعلن استقلال النيجر في ٣ أغسطس ٢٩٦٠ وإذا كانت الطبيعة في النيجر ثرية إلى هذا الحد، متطرفة إلى هذا الحد، متنوعة إلى هذا الحد، حيث الأمطار الغزيرة في الأودية والصحراوات القاحلة الممتدة.. إذا كان الأمر كذلك، فلم فضصل التاريخ عن الطبيعة هذا الفصل المتعسف؟ يجيب مصمم المتحف عن كل هذه الأسئلة من خلال معمار يحاول أن يضم كثيرا من العناصر ويستوعبها في كل متكامل برغم تنوعه وثرائه. فمواطن النيجر هو إنسان الكهف، وهو أيضاً مواطن المدولة الحديثة المستقلة، وهو البدوى والحضرى، وهو عضو قبيل ومواطن دولة. والنيجر هي الوديان والصحارى، وهي كل غير متجانس ولكن متفاعل ويتسم بالنعدية النيجر بحسبانها تشكيلا حضاريا له خصوصيته وله ثرائه.

ومتحف النيجر القومي هو نتاج عملية مزج خلاقة بين عدة مؤسسات، فهو متحف إثنوجرافي، ومتحف لمتجات الإنسان الأولُّ في عصور اما قبل التاريخ، وهو يضم أيضًا حديقة حيوان وأحياه مائية وحديقة عامة يمكن للمرء أن يشاهد فيها كل أنواع الأشجار المحلية. ويضم المتحف أيضاً ورشة للحرف التقليدية ومدرسة لتعليمها ومدرسة للشباب (ين ١٢ ـ ٢٠). كما يوجد منى للعجزة والمكفوفين، وقاعة للعروض المتغيرة وأخرى للآلات الموسيقية. وملحق بالمتحف أيضًا محل لبيع الأعسال التقليدية والمستنخات. وكل هذه المباني موجودة على ربوة دائرية عالية. ويمكن لمن يود زيارة المتحف أن يدخله من أي جانب، إذ لا يوجد بوابة بالمعنى التقليدي. وإذا ما صعدت على الربوة، وجدت على سبيل الثال قفص الأسود ويجواره أقفاص الطيور فتجلس إلى جوارها لنجد أمامك بعض الأشجار المحلية. وتقوم بعد ذلك وتسير، فتجد أمامك قرية كاملة يعيش فيها بعض الحرفيين. وإلى جوار القرية توجد الورش بحيث يمكن للزائر أن يجلس إلى جوارهم ويراهم يصنعون العقود والتماثيل، وهم قد يتحدثون معه بخصوص ما يصنعون. وحينما يخرج من الورشة، يجد نافذة للعرض تطل على الحديقة مباشرةً وبها آلات موسيقية مختلفة من كل الأزمنة والأمكنة النيجرية. وإن نظر عن بُعد، فإنه سيرى أحد الماني المنعزلة المزخرفة على طريقة الهوسا فيسير إليه ليكتشف أن هذا هو صالة عرض رسوم الكهوف، وإلى جواره يجد صالة عرض للفن الحديث ثم صالة صغيرة للملابس. وإن دقق النظر في الحديقة، يجد شجرة ضخمة على أحد جوانب التل ترقد شامخة ملتصفة به ويكتشف أن هذه الشجرة متحجرة (أي أن عمرها ملايين السنين) استخدمها مصمم المتحف لتكون أحد المعالم الأساسية في المتحف، وإلى جوارها سيجد الزائر شيئًا يشبه المقام في داخله شجرة محنطة . وهذا المقام هو أهم نقطة في المتحف، فإنه إن اقترب منها وقرأ ما كُتب على اللوحة لاكتشف أن هذا هو «مقام» شجرة تنيرية، وهى شجرة نبت في وسط صحراء تنيرية (صحراء الصحارى كما يطلقون عليها) كان السكان يُمدُّونها خيراً وبركة وشيئًا يقترب من المعجزة. ولكن هذه الشجرة اصطدم بها سائق أرعن فذبه الشجرة احمام بها سائق أرعن فذبلت وماتت، وفشلت كل المحاولات في زرع شجرة بديلة فقاموا بنقلها إلى المتحف ودنها في «المقام»، بوصفها جزءاً من الذاكرة القومية.

وهكذا نجد أن هذا المتحف إن صبح التمبير - لا يفصل شيئًا عن شيء ، فهو يفترض أن الواقع الزماني والمكاني متصل لا ينقطع ، وأن الإنسان لم يهزم الطبيعة وإنما يعيش في أحضانها ، وأن التاريخ ليس فترات منفصلة وإنما تشكيل متكامل وعملية إبداعية لا تنفصم عراها ، وأن رؤية الذات لا تعنى بالضرورة التجانس الضيق ، إذ يمكن للذوات القومية المختلفة أن تتعايش في انسجام داخل الوطن الواحد، تتفاعل بعضها مع بعض وتشمر كلاً مبنيًا على التنوع ، ويمكن للماضى السحيق أن يجد مكانه بجوار الحاضر ، فالحضارة ليست إنجازًا جامدًا مبنًا وإنما عملية متحركة مستمرة متنوعة .

وحين خرجت من المتحف، بدأت أتأمل في فكرة المتحف القومي العربي الذي يعبّر عن خصوصية القومية العربية، وكيف سيكون؟ هل سيمكنه أن يعبّر عن الامتداد بين حضارات الرافدين والجزيرة العربية وحضارة المصريين القدماء من جهة والتشكيل الحضارى العربي من جهة أخرى؟ وكيف سيبرز التداخل بين العروبة والإسلام؟ وأين سيكون موقع فن الحنط العربي من كل هذا؟ وكيف سيعالج الوحدة والنوع التي تمتع بها العالم العربي داخل العالم الإسلامي في العصر الأموى ثم العصر العباسي، ثم الانقسام والتنوع في العصور التي تلت ذلك؟ كيف سيبرز الدور الذي لعبه المسيحيون العرب، وغيرهم من الجماعات المدينة والإثنية الأقل أهمية، في الحضارة العربية؟ وماذا عن الماليك؟ وغيرهم من الجماعات المدينة والإثنية الأقل أهمية، في الحضارة العربية؟ وماذا عن الماليك؟ وماذا عنا نحن العرب المحدين؟ وما علاقة هذا العربي بالصحراء؟ وما علاقته بالجمل؟ وما علاقته بالجمل؟

#### المتحف اليهودي أم متاحف الجماعات اليهودية (إشكالية وتاريخ)،

تناولنا، حتى الآن، النموذج الاختزالي والنموذج المركّب للذات القومية وكيف يتبديان في معسار المتحف. ويمكننا الآن أن نتناول تبديًا آخر من تبديات النماذج الاختزالية، هو المتحف اليهودي كما يتصوره الصهاينة. والواقع أن مُصطلح المتحف اليهودى، مثل كثير من المصطلحات الأخرى التى تُستخدم لدراسة الجماعات اليهودية، يُخبَى مجموعة من المفاهيم العقائدية التميَّزة ذات الطابع الصهيوني. فمفهوم المتحف الهمودي يفترض وجود فن يهودى وفلكلور يهودى وأسلوب حياة يهودى، ويفترض كللك أن هذا الفلكلور وأسلوب الحياة يعبران عن ذات قومية لها هُرية ثابتة لا تنفير بتغير الزمان والمكان أو تتغير بالمعدل نفسه والطريقة نفسها بين أعضاء الجماعات اليهودية بمودية من المجتمعات التي بوجلون فيها، لأن كل هذه الظواهر إنما هي تعبير عن هوية يهودية تغرض مستقلة ثابتة وشخصية يهودية ونستند إليها. وفكرة القومية اليهودية فكرة لا نرفضها لانها تتناقض مع مصالحنا، وإنما لأنها تتناقض مع واقع أعضاء الجماعات اليهودية ذاتها وتختزله داخل وؤية واحدية، فهوياتهم لا تتحدد بالعودة إلى مطلقات يهودية ثابتة أو وتختذله داخل وؤية واحدة وإنما تتحدد من خلال الحضارات الكثيرة والمتنوعة التي يعيشون بين ظهرانيها. فيهود إثيوبيا، اكتسبوا هويتهم من خلال التشكيل الحضارى. يعيشون بين ظهرانيها. فيهود الولايات المتحدة هويتهم من محيطهم الحضارى. وهذا التوغة الرفية الصهوية.

ولتوضيح وجهة نظرناء لتخيل أن أحد العلماء يود أن يشبد متحمًّا إن وجرافيًا يهوديًا، فماذا سيواجه؟ سيجد أمامه مواد كثيرة: أزياء وتماثيل وشمعدانات مينوراه بعضها من بخارى والبعض الآخر من اليمن، أو من الصين القديمة والحديثة، أو من روسيا في القرن التاسع عشر، أو من بوندا في القرن السادس عشر، أو من مصر في العصر الهيليني أو الروماني، أو من الشسعدانات المينوراه في بداية الفتح الاسلامي، ثم بعد ذلك من عصورها للختلفة (الطولوني أو الفاطمي أو الأيوبي أو الملوكي أو العشماني أو العصر المحديث). كما سيجد أمامه مواد من عشرات البلاد والعصور الأخرى. فإن أصر على أن يهودية هذه الأشياء الإثنوجرافية هي العنصر الأساسي فيها، فلن يمكنه التعامل معها بدون تصنيفها، ولذا سيجد نفسه مضطراً لتصنيفها على أساس عشرات للجتمعات التي تواجد داخلها اليهود، وكان لكل منها عاداتها وتقاليدها التي استرعبها اليهود بحيث أصبحوا جزءًا منها وأصبحت جزءًا منهم. ولتتخيل عالمًا يحاول أن يؤسس متحفًا للفنون اليهودية وفان ميجد لوحات وتماثيل من عشرات الأزمنة والأمكنة لا تتبع غطًا فنيًا يهوديًا اليهودية بأغضاء الجماعات اليهودية وإنا أغاطًا فنية مختلفة. ولا شك في أن الأعمال لها علاقة بأعضاء الجماعات اليهودية بعن يعم هذا لا يعم هذا العمل إلا بالعودة للحضارة التي يتعي لها هذا العمل.

بل إن معمار المتحف نفسه سيكون مشكلة، إذ لا يُوجَد المعمار يهودى و ويتدنَّى هذا في معمار المعابد اليهودية التى تختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة، ولذا فإننا نجد أن متحنًا يهوديًا في الولايات المتحدة يأخذ شكلاً حداثيًا تفكيكيًا وآخر يُشيَّد على الطراز القوطى وثالثًا يأخذ شكلاً يُقال له سفاردى وهو في واقع الأمر إسباني أو برتغالى (ومتأثر بشكل واضع بالفن الإسلامى). وفي إسرائيل شيَّد أحد المتاحف على هيئة قرية عربية على تل واخذ كل جناح فيه الشكل منزل عربي ، وقد أورد مدير المتحف هذه العبارة في الكُتيب الإرشادى الذي يوزَّع في المتحف فشطبتها الرقابة الإسرائيلية، وكتبت بدلاً من ذلك أن المتحف المتوسطة، وذلك لاستبعاد كلمة المتحدث عن اقرية يهودية و الامعمار العبودى ،

ومن أهم «المتاحف البهودية» المتحف البهودي في نيويورك الموجود في (الفيفت أفنيو المتاتجة المتحف البهودي في نيويورك الموجود في (الفيفت أفنيو المفارقات أن المتحف مبنى على الطراز القوطي Gothic، وهو طراز معمارى وفنى انتشر المفارقات أن المتحف مبنى على الطراز القوطي Gothic، وهو طراز معمارى وفنى انتشر في أوريا في الفترة من القرن المثانى عشر وحتى القرن الخامس عشر حين حل محل الفن الرومانيسكي Romanesque، ويتميز الفن القوطي بأنه انسبابي تصوفي روحاني. أما المعمار القوطي فكان يتميز بالأبراج المرتفعة والأسقف المرتفعة المعقودة (المقنطة)، وتوجد بين النوافذ الملونة المرتفعة ما يسمى بالإنجليزية فتريسارى والمتعاقف المانفة. كما يتسم المتحمل القوطي بالأكتاف الطائرة، وهو، على كل حال، طراز مسيحي مرتبط تمامًا المعمار القوطي بالأكتاف الطائرة، وهو، على كل حال، طراز مسيحي مرتبط تمامًا بالحضارة المسيحية، وحينما تقترب من المتحف، لا تجد فيه أي سمة يهودية، فالزخارف كلها قوطية. وحتى بعد أن تدخله يظل الطراز القوطي محيطًا بك. ومعروضات هذا المتحف أعمال فنية مختلفة تتبع في أسلوبها وبنيتها ولغتها أسلوب وينة ولغة الحضارات المتحف أعمال فنية المخاء الجماعات اليهودية.

لكل ما تقدَّم، نجد أن مُصطلَح المتحف اليهودي لا يتسم بالدقة، ونجد أن مقدرته التفسيرية والتصنيفية منخفضة للغاية، بل وتكاد تكون منعدمة، فهو يختزل تنوع الجماعات اليهودية وعدم تجانسها في نموذج واحدى وهمى، ولذا تقترح بدلاً من ذلك مُصطلَح امتاحف أعضاء الجماعات اليهودية .

#### متاحف الإبادة في الولايات المتحدة،

أسلفنا من قبل أن معمار المتحف يجــّد رؤيةً وغوذجًا معرفيًا. والصهيونية لديها تصوُّر محدَّد لظاهرة الإبادة النازية ليهود أوريا . وقد أُسِّست عدة متاحف في الولايات المتحدة تجــّد وجهة النظر الصهيونية .

# أولاً، متحف إحياء ذكرى الإبادة النازية ليهود أوريا،

اسمه الرسمي بالإنجليزية هو: هو لو كوست ميموريال مبوزيام Holocaust Memorial Museum، وقد افتتحه الرئيس كلنتون في الأسبوع الأخير من إبريل عام ١٩٩٣ وقد بُني المتحف في ميدان (أو أرض) المعارض الشهير في واشنطن (يُشار إليه بالإنجليزية على أنه اذى مول The Mal). ويمكن رؤية تمثال واشنطن الشهير من البقعة التي أقيم فيها المتحف. وقد تكلُّف نحو ٩٠ مليون دولار، وصمَّمه المهندس الأمريكي اليهودي جيمس فريد Freed الذي يبلغ من العمر ٥٦ عامًا والذي هرب مع أسرته من ألمانيا عام ١٩٣٩. وينطلق المتحف من فكر فلسفي واضح يترجم نفسه إلى معمار، إذ يذهب فريد إلى أن ثمة شبئًا لا يمكن تصديقه، شبنا مستحيلًا في هذا المشروع، أي مشروع إنشاء المتحف، وهو بهذا يؤكد الرؤية الصهيونية للإبادة، إذتم تحويلها من مجرد جريمة شنعاء ارتكبها أحد للجنمعات الغربية (ألمانيا النازية)، ضد مجموعات بشرية مختلفة في أوربا من بينها اليهود، إلى شيء ميتافيزيقي لا يمكن فهمه، يقف خارج التاريخ والزمان، شيء يؤكد أن الإبادة النازية هي جريمة ألمانية (وليست جريمة غربية حدَّيثة) موجَّهة ضداليهود، واليهود وحدهم (وليس الملايين من أعضاء الأقليات الإثنية والدينية الأخرى). ولذا، قرر فريد أن يني متحفًا لا يتسم بالتناسق أو التحضر على حد قوله، ثم أضاف: (لا أعتقد أن هذا المني سيكون حسن السير والسلوك، فأنا لا أطيق التجميل، فهذا هو ما فعله النازيون في معسكرات الاعتقال، فالواجهات كانت على الطراز التيرولياني Tyrolean، وكانت النوافذ تزينها الصص الورد). ولذا، لابدأن يبعث هذا المبنى الإحساس بالسر والخوف وعدم التصديق). والمشكلة التي واجهها المهندس المصمم فريد على حد قول أحد النقاد هي: هل يمكن أن يعبّر المعمار المتحضر عن شيء غير متحضر؟

ولحل كل هذه المشكلات، قرر المهندس ألا يكون المتحف جميلاً أكثر من اللازم، وألا تصور المشاهد أن الإبادة هي مجرد حدث كبير آخر في مسار التاريخ. ولو أخذ المتحف شكلاً عكسيًّا وتحاشى المصمم معمار الضخامة النبوكلاسيكي السائد في واشنطن وتبتَّى طرازاً صناعيًا (حتى يوحى بجو آلية المصنع الذى كان سائدًا في معسكرات الاعتقال) فإن ذلك قد يؤدى إلى تتفيه الحدث. وإن تبشَّ المتحف أسلوبًا حرفيًا في تقديم الإبادة، فإنه قد يبعث الاشمئزاز في أنفس الزوار فينصرفون عنه. ولذا، فإن هذا المبنى يجب ألا يكون جميلاً أكثر من اللازم، ولا قبيحًا أكثر من اللازم، وهو ما يعني أن أي مبنى تقليدي لن يَصلُح له.

وكان من المكن أن يكون المبنى محايداً قامًا (هكذا كان المصمم يفكر على حد قول أحد النقاد)، مجرد حائط يضم المعروضات بوصفها قيمة مطلقة لا يستطيع أى معمارى مهما بلغ ذكاؤه أن يبرزها، فهى تقف بذاتها وكأنها السر الإلهى. ولكن هذا الحل يعنى فشل المعمار الحديث في أن يواجه التحدى. وأخيرا، كان من المكن أن يتخلى المصمم قامًا عن الفكرة ويعلن أنه لا يمكن التعبير عنها. ولكن هذا الحل حل يتسم بالجبن، فهو يعني أن الفنان ليست له رسالة اجتماعية. بقيت مشكلة أخيرة، وهي أن هذا المبنى برغم تفرده لابد أن يكون جزءاً من مبانى المتاحف في واشنطن، أي أن المهندس المعمارى مصمم المتحف أدرك أبعاد فكرته المتحيزة وأصر على ترجمتها إلى معمار.

وقد تقدَّم المهندس برسوم المعرض للجنة الفنون الجميلة التي تشرف على المعمار في واشنطن، ولكنها رفضته، إذ وجدته يؤكد رسالته (نحيزه) بشكل جازم أكثر من اللائق. بل إن بعض أعضاء اللجنة للحوا إلى أن مثل هذا المتحف لا ينتمى إلى عاصمة الولايات المتحدة لأن الإبادة النازية لبست جزءًا من تاريخ أمريكا (أي أنهم وضعوا المتحف في سياق تاريخي مسحده)، وذلك إلى جمانب أنها تجربة مؤلمة. ولكن، تم التغلب على هذا الاعتراض الأخير بالإشارة إلى الحائط التجريدي الذي صممه مايا يانج لين لضحايا حرب فيتنام، فهو نصب تذكارى سيُذكّر المشاهدين بلحظة تاريخية محزنة. وفي نهاية الأمر، عت الموافقة على تصميم المني بعد تعديله، وهو يمتد من شارع ١٤ إلى شارع ١٥ شرقى طريق الاستقلال ليكون بين بنين، أحدهما على الطراز الكلاميكي والآخر على الطراز الكلاميكي.

وهنا أثيرت قضية واجهة المعرض، ودار الحوار لا في إطار جمالي محض وإنما في إطار معرفي. فواجهة المعارض الموجودة في المول the Mall تتبع في معظم الأحيان الطراز النيوكلاسيكي، وهو طراز يحاكي بشكل واع المعمار اليوناني الروماني الوثني، أي أنه يشكل عودة إلى الحضارة الوثنية التي سبقت عصور الظلام المسيحية، وهي حضارة سادت فيها قيم العقل والتوازن دون غيب أو أساطير، ولذا فإن المعمار يتسم بالبساطة والجلال. وقد كان مؤسس الجمهورية الأمريكية مغرمين بهذا الطراز ، ولذا نجد أن جيفرسون أسسَّ منزله في مونتشيلو على نفس الطراز ، وكانت معظم مبانى واشنطن حتى عهد قريب تبع مذا النها

قرَّر المهندس فريد أن واجهة متحف الإبادة لا يمكن أن تعبَّر عن عصر التنوير والعقل (بالإنجليزية: إنلات بنعت (الإنجليزية: إنلات بنعت (الإنجليزية: إنداركنمنت Enlightenment)، بل لابد أن تعبَّر عن الإظلام واللاعقل (بالإنجليزية: إنداركنمنت Endarkenment). ولذا، تقرر أن تكون واجهة المتحف ومدخله على الطراز التيرولياني (مثل معسكرات الاعتقال والإبادة). وهو يتشابه تشابها لا يستهان به مع اتجاه الحداثة الشيني (نسبة إلى شينا) الذي ظهر مع نهاية القرن، وذلك من حيث دقة القرس والتفاصيل الكلاميكية البارزة. وتم تصميم هذا المدخل بناءً على طلب لجنة الفنون الجميلة (ففي التصميم الأصلي، كان هناك إفريز بارز يتصف بأنه مصطنع وينذر بالشؤم ويوحى بالحوف). ويؤدى المدخل إلى صالة الشهادة وهي مبية من الطوب الخشن ولها سقف زجاجي معمل على عروق حديدية مكشوفة يسمع بدخول الضوء (الأمر الطبيعي الوحيد الذي لم ينجع النازيون في القضاء عليه). وهي بذلك تذكّر المساهد بمسكرات الاعتقال وأفران الغاز. ويخيم على هذا المعمار الصناعي فراغ معتم نشيل يوحى بجو من القلق المتعمد، فخطوطه غير مستقيمة. ويوجد في المتحف سلم متسع عند قاعدته يضيق بالندريج حتى يُشعر الزوار بالزحام وكأنهم في أحد معسكرات الاعتقال.

ويحاول المهندس أن يعبَّر عن إحساسه بعدم الراحة بطرق مختلفة . فعلى سبيل المثال ، يوجد في الحاتط الحجرى في آخر هذه الصالة شقوق . وبوابات الأجنحة معدنية ثقيلة . وتوجد مكاتب موظفى المتحف داخل أربعة أبراج ، تذكّر الزائر بأبراج المراقبة في معسكر الإبادة ، بل إن المصعد الذي يُستخدم للوصول إلى هذه المكاتب يجعل الزائر يشعر بعدم الراحة ، فهو ضيَّق والإضاءة بيضاء متوهجة ، وأبوابه مصنوعة من المعدن الرمادى تُعَلَّق وتُقتَع بصعوبة كأبواب أفران الغاز . وتضم صالات العرض صوراً وأعمالاً فنية عن الإبادة . وكل مقتيات المتحف هي أشياء أصلية كانت تستخدم بالفعل في معسكرات السخرة والإبادة . وتوجد شساشات تليفزيون تُعرض فيها أفلام تروى أحداث الهولوكوست وأخرى تروى تاريخ معاداة اليهود، ولهذا السبب وضعت الشاشات على ارتفاع متر ونصف المترحتى لا تسبب إزهاجًا للأطفال .

ويُعْطَى كل زائر بطاقة كومبيوتر عليها صورة أحد الضحايا، بحيث يمكنه أن يتابع

قصته من خلال شاشات عرض موجودة في أماكن مختلفة. ويسمع مُشاهد العرض تسجيلات لأصوات الجنود الأمريكين الذين حرروا معسكرات الاعتقال وهم يعبَّرون عن إحساسهم بالصدمة العميقة لما يشاهدونه. ويُوجَد في الدور الثالث شارع من الحجر وكوبرى خشبى يؤدى بالزائر إلى جناح عن جيتو وارسو الذي شهد أعسال المقاومة اليهودية ضد النازين.

ويُقال إن المتحف لم ينس ضحايا الإبادة الآخرين مثل الفجر وغيرهم، وإنه لم ينس كذلك بعض الأغيار الذين ساعدوا اليهود على الفرار من النازيين، ولذا يضم هذا المتحف قاريًا من ذلك النوع الذي كان الدغاركيون يستعملونه في إنقاذ اليهود، ولكنه جزء صغير هامشي للغاية في المتحف.

وهناك، خارج المتحف، صالة أخرى تُسمَّى قصالة الذكرى، بنيت على شكل سداسى وارتفاعها ٧٥ قدمًا وسقفها على هيئة قبة. وكان ارتفاع الصالة في الأصل ٨٠ قدمًا، كما أن المتحف كله كان من المفروض أن يكون بارزًا في ميدان المتاحف بنحو ٤٠ قدمًا. ولكن الملجنة أصرت على أن يكون المتحف بمحاذاة المباني الأخرى، كما تم إنقاص حجم المتحف كله ١٠ الريلغ حجم المتحف ٦٣ ألف قدم مربع، وتستغرق مشاهدته ثلاث ساعات)، ولكن هذا المبنى السداسي يظل بمفرده بارزًا في أرض المتاحف، لا نوافذ له ولا زخارف على حوائطه سوى اقتباسات من العهد القديم تأخذ شكل نقوش بارزة. كما أن هناك على حوائطه سوى اقتباسات من العهد القديم تأخذ شكل نقوش بارزة. كما أن هناك على الحائط كوات تشبه المحراب الصغير يمكن أن تُوضَع فيها مئات الشموع المشتعلة لإحياه ذكرى ضحايا الإبادة النازية. وستُضاء هذه الصالة بالنور الطبيعي من ناحية السقف، حيث تكون الحوائط فارغة تماماً. ولا تختلف هيئة الصالة من الخارج عن داخلها، فهي عارية من الزخارف أيضًا إلا من بعض التفاصيل ذات الطابع الكلاسيكي الصارم، وتعطى الصالة الإحساس بأنها شيء ضخم ومجرد يقف في أرض المتاحف.

والواقع أن صالة الذكرى تذكر المراء بقدس الأقداس في هيكل سليمان وهيكل هيرود. بل ويمكن القول بأن المتحف ككل يشبه هيكل سليمان. وإذا كان العبرانيون القدامى بم ويمكن القول بأن المتحف ككل يشبه هيكل سليمان أوإذا كان العبدون أنفسهم (البهود يعبدون أنفسهم (البهود أو الشعب اليهودى الذي يتحول هو نفسه إلى الشيم هامفوراش، الاسم المقدس والأعظم الذي لا يستطيع أحد أن يتفوه به إلا كبير الكهنة في قدس الأقداس يوم الففران) بحسبان أن تجربة الإبادة التي حدثت لليهود تجربة تتحدى قدرة الإنسان على الإفصاح عما في داخله.

وقد وُصف معمار المتحف بأنه تفكيكي ينتمى إلى عالم ما بعد الحداثة. ونحن نرى أن هذا وصف دقيق للنموذج الكامن وراء هذا المتحف ولكل تفاصيله التي يتجلى من خلالها النموذج. ففكر ما بعد الحداثة (التفكيكي) يصدر عن الإيمان بأن العداقة بين الدال والمدلول (الكلمة ومعناها أو الاسم والمسمى) علاقة عشوانية مترهلة، ولذا فإن اللغة ليست أداة جيدة لتوصيل المعنى أو التواصل بين الناس وكأن الكلام حبر على ورق: حادثة إمبريقية مادية قد لا تحمل مدلولاً يتجاوز وجودها المادى، بل هو كسائل أسود تناثر بطريقة ما على صفحة بيضاء.

ويواكب هذا إدراك الإنسان الغربي بأن كل أشكال اليقين داخل منظومته الحضارية قد تهاوت بتهاوى المنظومات والمرجعيات المعرفية الأخلاقية والإنسانية ، الإيمانية وغير الإيمانية و فير الإيمانية و الميمانية ، ولمذا فإن الواقع الخارجي لا يمكن الوصول إليه ولا يمكن تصنيفه أو ترتيبه فهو لا مركز له ولا يمكن الحكم عليه ولا يمكن محاكمته ، ولذا لا يبقى إلا الشيء في ذاته ، فيصبح هو ذاته ، أيقونة لا تشير إلا إلى ذاتها ، والإبادة هي حدث مرثى يستطيع الإنسان أن يجربه ، ولكنه لا يمكنه الإفصاح عنه ، فالإبادة هي الأبوريا : aporial المهوة التي تفغر فاها والتي لا قرار لها ؛ الهوة التي تنفتح بعد الإبادة هي الأبوريا : عامل الإنسان سوى المعدم أو الإبادة النازية للهود . وكيف تم توصيل ذلك ؟ عن طريق إعادة خلق جو المسكرات ومن خلال وضع الأشباء التي تتشخدمت فيها أمام المنفرج حتى يجربها دون وساطة أو دوال ، والأشياء هنا (مثل الإبادة) هي أيضًا دال بدون مدلول أو مدلول بدون دال ، أو دال هو ذاته مدلول ، فالشيء هو الاسم والمسمى .

وبرغم ذكر بعض الضحايا غير الهود، فإن المتحف بطبيعة الحال يحاول أن يؤكد أن الهود هم الضحية، وأن الأغيار تركوا اليهود لمصيرهم (ولعل ذكر الغجر وغيرهم من ضحايا النازى كان نوعا من فر الرماد فى العيون وتحسباً لما قد يثار من ضجة بسبب الرؤية الصهونية التقليدية التى تجعل اليهود المضحية الوحيدة). ويُذكّر المتحف الشعب الأمريكي بعدم اكتراثه بالإبادة النازية، وبأن الحكومة الأمريكية رفضت السماح للباخرة سانت بعدم اكتراثه بالرسو فى الشواطئ الأمريكية برغم أنها كانت تحمل ١٩٣٨ لاجئًا يهوديًا فارين من هتلر. وبرغم أنها وصلت حتى هافانا، فإنها أعبلت إلى ألمانيا ليلاقى المفاون مصيرهم. ودفض الحلفاء أن يقوموا بغارات على معسكرات الاعتقال، ودفضوا كذلك إلى مؤتمر كذلك إلى مؤتمر

إغيان الذي دعا إليه الرئيس روزفلت عام ١٩٣٨ حيث رفض ممثلو بعض الدول الأوربية أن يسمحوا لليهود الهاريين من الرايخ الثالث بالهجرة إليها .

وإذا كان التحف يُجسِّد أطروحة فكرية أساسية في تجربة أعضاء الجماعات البهودية (الإبادة بحسبانها دالاً متجاوزاً يعجز العقل عن الإحاطة به)، وبحسبانها تجربة فريدة في تاريخ الحضارة الغربية الحديثة، فإن من حقنا أن نثير من جانبنا بعض الإشكاليات، وأن نين مدى اختزالية النموذج الصهيوني الكامن وراء معمار هذا المتحف. إن الإبادة ظاهرة تاريخية، يمكن تفسير كثير من جوانبها من خلال نماذج مركبة، ومن ذَمَّ يمكن فهمها واسبعابها:

 الإبادة النازية ليست فعلاً فريداً في الحضارة الغربية الحديثة التي قامت بإبادة سكان الأمريكتين وملايين السود من إفريقيا.

٢- برغم أن المتحف قد ذكر الضحايا غير اليهود، فإن التركيز ظل أساسًا على اليهود. والسبّرال الذي طرحه الكثيرون هو سؤال ذو مغزى حميق: لماذا لم يتم إقامة متحف عن الإبادة الأمريكية للسكان الأصليين ولتاريخ أمريكا المظلم في استغلال العبيد السود إلى درجة تكاد تكون مترادفة مع الإبادة؟ ولماذا لم يذكر المتحف عشرات القساوسة الكاثوليك والرعاة البروتستانت الذين ضحوا بحياتهم من أجل اليهود؟

٣ حنك الكثير من الحقائق التى قام المتحف بإخفائها، فالمتحف لم يذكر شيئًا عن تعاون كثير من قيادات الجماعات اليهودية (خصوصًا الصهابنة) مع النازيين.

3. تجاهل المتحف سؤالاً مهماً هو: هل كانت المقاومة اليهودية للإبادة النازية بالقوة المطلوبة؟ وهل كان بإمكان آلة الفتك الألمانية أن تستمر في الدوران لو رفض ملايين الفسحايا أن يتعاونوا مع قاتلهم؟ بل ولنأخذ قضية مثل إنقاذ اليهود، فمن المعروف أن القيادات الصهيونية لم تكترث بذلك كثيراً، بل ومن المعزوف أن القيادات الصهيونية كانت تعارض إنقاذ اليهود من طريق فتع أبواب الهجرة أمامهم في بلاد أخرى غير فلسطين. وقد جلست مندوبة المستوطن الصهيوني في مؤتم إيفيان، وكان اسمها خلسطين. وقد جلست مندوبة المستوطن الصهيوني في مؤتم إيفيان، وكان اسمها جولدا ماثير، دون أن تبدى أي اهتمام بعمليات الإنقاذ التي عُقد المؤتم من أجلها. ويعد الحرب، حينما سنكت عن سب عدم اكتراثها هذا، عللته بأنها لم تكن تعرف حجم الكارثة، ولكنها في الواقع، بوصفها صهيونية، كانت ترى أن هجرة اليهود إلى حجم الكارثة، ولكنها في الواقع، بوصفها صهيونية، كانت ترى أن هجرة اليهود إلى بلد غير فلسطين هو تقويض للمشروع الصهيوني ومحاولة لإفشال مخططه، أي تهجير يهود العالم أو غاليتهم إلى فلسطين.

ه احتج الألمان على الصورة المُسترة التى قُدَّمت عن ألمانيا . فتاريخ ألمانيا يمتد علة مثات من السنين قبل الإبادة ، وما يزيد على أربعين سنة بعدها ، فلماذا التركيز على هذه الحقبة دون غيرها؟ ولما ، اقترحت الحكومة الألمانية أن يُلحق جناح عن ازدهار الديموقراطية الألمانية بعد الحرب . وغنى عن القول أن الطلب قد رُفض .

## كالياً، متحف الإبادة في لوس أنجلوس،

يبدو أن بعض قطاعات الجماعة اليهودية في الولايات المتحدة بدأت تدرك خطورة احتكار دور الضحية، ولذا نجد أن متحف الإبادة الذي شيَّد في لوس أنجلوس (الذي افتتح في غبرايز 19۷۹) يُدعَى ابيت شواه [أي بيت الإبادة] ومتحف التسامح؟. ولهذا الاسم المزدوج أصمق دلالة، فالمتحف يحاول أن يضع الدائرة اليهودية داخل دوائر إنسانية تاريخية أخرى مشابهة.

تتسم واجهة المتحف بأنها حديثة محايدة، فهى مصنوعة من الجرانيت والزجاء، ويمكن القول إن معمار المتحف كله يتسم بالحداثة (ولا يتحيز إلى ما بعد الحداثة). فهو بواجهته وأدواره الأربعة لا يختلف عن كثير من المباني المحيطة به. وينقسم المتحف إلى قسمين: قسم مُخصص للتسامع، وهو يغطى تاريخ التعصب في الولايات المتحدة منذ إبادة السكان الأصليين (الهنود الحمر) حتى حادثة ضرب رودني كينع وتبرئة ضباط الشرطة الذين قاموا بضربه. وتتضع حداثة المتحف في استخدامه التكنولوجيا المتقدمة بشكل مكثف. فحينما تدخل المبنى يقابلك إنسان مكون من ١٠ أجهزة فيديو، يخبرك بأنك: إنسان فوق المتوسط، لا تشعر بأى تعصب ضد الأخرين. ولكنه يستمر في المحدث ليبين بعض أشكال التعصب الكامنة في النفس البشرية. وحينما تتركه، ستجد الحديث ليبين بعض أشكال التعصب الكامنة في النفس البشرية. وحينما تتركه، ستجد أمامك بابين: واحد للمتعصبين وواحدا لغير المتعصبين. ويطبعة الحال، سيتجه الجميع ويشكل تلقائي للباب الثاني، ولكنهم سيكتشفون أنه مغلق (فهل هذا يعني أن كل البشر متعصبون؟). ثم يدلك المتفرجون إلى صالة يسمعون فيها همسات المتعصبين، ويشاهدون فيها أفلاماً عن إبادة الأرمن والكمبوديين وسكان أمريكا الأصليين في أمريكا الاتنة.

أما القسم الثاني، الخاص بالإبادة، فتوجد به صالة الشهادة التي يمكنك فيها أن تسمع التواريخ الشفهية التي يرويها الضحايا، وشهادات من لا يزال على فيد الحياة. وهناك إحياء لذكرى الأغيار الأنقياء (رايتيوس جنتايلز righteous gentiles) عن ساعدوا أعضاء الجماعات اليهودية في محاولة الفرار من النازيين، كما توجد غرفة يمكنك أن تجد فيها تفارير متجددة عن جراثم الكره والتعصب. وكما هو الحال في متحف إحياء ذكرى الإبادة في واشنطن، فإن كل زائر في المتحف يُعطى بطاقة تحمل صورة أحد الضحايا يمكنه أن يتابع قصة حياته من خلال شاشات العرض المختلفة في المتحف.

وتوجد فى الولايات المتحدة بضعة مراكز تذكارية ومتاحف أخرى صغيرة مُخصَّفة للإبادة النازية (مركز دالاس التذكارى لدراسات الإبادة مركز الإبادة النازية التذكارى فى متشجان). ويبدو أن من المقرر إقامة متحف فى نيويورك باسم وذكرى الإبادة النازية \_ متحف التراث الميهودى 4.

ويذهب بعض المعلقين إلى أن هذه المتاحف لن تؤدى إلى إحياء ذكرى الإبادة وإغا سيتم من خلالها أمركة الهولوكوست، وأن الإبادة النازية ليهود أوربا ستصبع مثل ميكى ماوس وكوكاكولا وماكدونالد وألعاب الأثارى الإلكترونية المسلية. وبعد عدة سنين، ستصبح الإبادة ماركة تجارية مسبحلة ( De Shoah Business على حد قول المجلة الألمانية دير شبيبجل) لا علاقة لها بأوشفيتس وإغا بمتحف في لوس أنجلوس أو واشنطن. و الفعل، لاحظت أثناء زيارتي لمتحف واشنطن أن أفواج طلبة المدارس، الذين كانوا يذهبون إلى هناك، كانوا يتصرفون وكأنهم في رحلة مدرسية تهدف إلى إمتاعهم!

ويعتقد الكثيرون، بناء على المنطق والملاحظة المباشرة، أن إنشاء متاحف الإبادة في الولايات المتحدة هو مؤشر آخر على الهيمنة الصهيونية واليهودية. ولكن من المفارقات أننا لو تعمقنا بعض الشيء لاكتشفنا شيئًا مدهشًا ومغايرًا تمامًا لما نتصور، فحما لا شلك فيه أن هذا المتحف تعبير عن قوة الجماعة اليهودية في الولايات المتحدة. ولكن هل هذا يعنى بالفسرورة تعاظم قوة إسرائيل؟ إن الربط الذي يقوم به العقل العربي بين النفوذ اليهودي والنفوذ الإسرائيلي هو عملية منطقية لا علاقة لها بالواقع المتعيّن، وهو مثل آخر على ضرورة تجاوز المقولات الإدراكية واللفظية حينما تقوم برصد الواقع. فقد اعترضت الصحف الإسرائيلية على إقامة هذا المتحف وبقوة. فهم يذهبون إلى أنه يوجد في إسرائيل ضريح ياد فاشيم (النصب والاسم) الذي أقيم لإحياء ذكرى ضحايا الإبادة. وقد أصبح مديع المنافوس المزار الأساسي الذي يتعين على كبار الزوار زيارته حينما يذهبون إلى إسرائيل. ويرى المستوطنون الصهايئة أن إسرائيل هي المركز القومي والحضاري والمعنوي ليهود العالم الذين يُشكّلون بالنسبة لها مجرد الهامش أو الأطراف، ومن ثمّ لابد أن يظل لهود العالم الذين يُشكّلون بالنسبة لها مجرد الهامش أو الأطراف، ومن ثمّ لابد أن يظل المؤسل المناف المعجب اليهودي في الوطن القومي. ولذا، فإن إقامة متحف لإحياء ذكرى

الإبادة النازية على هذا المستوى في عاصمة الولايات المتحدة، وآخر في لوس أنجلوس، يُشكّل تحدياً لوجهة النظر الصهيونية، ويُشكّل محاولة من جانب يهود الولايات المتحدة لحلق مسافة بينهم ويين المستوطن الصهيوني ليزيدوا قوة استقلالهم، وهو ما يعني إنكار. المركزية لإسرائيل. ومن ثم، فإن متاحف الإبادة قد تكون تعبيراً عن مدى قوة الجماعة اليهودية في الولايات المتحدة، ولكنها لا تُشكّل تعاظماً للنفوذ الصهيوني وإنما تحدياً له.

#### المتاحف في الدولة الصهيونية،

تضم إسرائيل متاحف كثيرة لأقصى حد، فهي تضم ١٥٠٠ متحف معظمها مثاحف آثار. ولكن هناك أيضًا متاحف للتاريخ والعلوم والتكنولوجيا والتاريخ الطبيعي. لكن بعض هذه المتاحف لا يعدو أن تكون غرفة صغيرة في كيبوتس عُثر فيه على بعض التماثيل أثناء زراعة الأرض. وقد كوَّن موشيه ديان مجموعة كبيرة من الآثار قام بسرقتها (وقد كان مشهوراً بذلك). وبعد موته، قامت أرملته بيعها للدولة بثلاثة ملايين شيقل، وهو ما أثار حفيظة بعض الصحف التي وصفت هذا الفعل بأنه (موت ثان لديان)، إذ كان يتعيَّن على أرملته أن تكفِّر عن سبئاته بإهداء مجموعة الآثار للدولة. وقبل تناول موضوعنا، قد يكون من المفيد أن نحاول تفسير ظاهرة كثرة عدد المتاحف في إسرائيل أكثر من أي بلد بالنبة لعدد السكان. يمكن اختزال الظاهرة في عبارة أو اثنتين، كأن نقول إن كثرة المتاحف في إسرائيل يعود إلى قراه الدولة الصهيونية، أو إلى قحب اليهود لتضخيم ذاتهم؟. ولكنا لو استخدمنا نموذجًا تحليليًا مركبًا لوجدنا أن كثرة المتاحف تعود إلى عدة عناصر من بينها أن التجمُّع الصهيوني تجمُّع فسيفساني يضم جماعات بشرية غير متجانسة أتت كل واحدة منها تحمل حضارتها وتراثها (البولندي أو الروسي أو العربي أو الإثيوبي)، وقد عبَّر هذا عن نفسه في كثير من المتاحف الإثنوجرافية. كما أن كثيرًا من هذه المتاحف بموَّلها أعضاه الجماعات اليهودية، إذ إنها بمثابة حلقة وصل بينهم وبين المستوطن الصهيوني، وهي حلقة عاطفية ليس لها أي مضمون سياسي أو ديني، ولذا فهي لا تببُّ حرجًا ولا إحساسًا بازدواج الولاء. كما أن تمويل المتحف عمل ثقافي إنساني عام تمامًا مثل زراعة الشجرة، على عكس تمويل المستوطنات في الضفة الغربية، فهذا عمل سياسي ماثة في الماثة. ولذا، يُحجم يهود العالم عن تمويل المستوطنات ولكنهم لا يجدون غضاضة في تمويل المتاحف. بل إن بعضًا عن يدفعون التبرعات للمنظمة الصهيونية العالمية ينبهون إلى ضرورة عدم استخدامها في أوجه سياسية، كما أن المنظمة ذاتها ترفض تمويل المستوطنات في الضفة والقطاع، على الأقل في سياستها العلنية. والمفارقة أن زيادة عند المتاحف بهذا الشكل الضخم أدَّى إلى الإسهام في أحد الجوانب السلبية في الاقتصاد الإسرائيلي، وهو تضخُّم قطاع الخدمات على حساب القطاع الإنتاجي، الأمر الذي يزيد الاقتصاد الإسرائيلي طفيلية وهامشية.

وتوجد في إسرائيل أنواع وأصناف من المتاحف. فهناك متاحف الفنون القديمة ومناحف الفنون الحديثة ، الإسرائيلية وغير اليهودية وغير اليهودية ، وهناك متاحف العلوم التي توجد في أي مجتمع . كما توجد متاحف عن مدينة القلس في مراحل تطورها كافة ، ومتحف عن مدينة تل أبيب، ويوجد متحف يُسمَّي همآرتس مراحل تطورها كافة ، ومتحف عن مدينة تل أبيب، ويوجد متحف يُسمَّي همآرتس المتحف الأرض) يضم عرضاً للزجاج والسيراميك ، وهو أيضاً متحف إثنوجرافي يهتم بتاريخ مدينة تل أبيب وتاريخ حروف الهجاء ، وهناك قبة سماوية ملحقة به . وهذه المتاحف جميعاً تميزها الخصوصية الاستيطانية التي تميز التجمع الصهبوني، وهذه المتحصوصية تظهر أول ما تظهر في وجود عدد من المتاحف تمبّر عن التاريخ الحقيقي لفلسطين (قبل وصول المستوطنين) . هناك متحف روكفلر المتخصص في آثار فلسطين ومتحف الفلكلور الفلسطيني ، ومتاحف الفنون الإسلامية والمسيحية . كما أن الطبيعة المسكرية الاستيطانية ، فهناك متحف للهاجاناه ، وأخر للكيبوتسات ، وثالث عن الجساعات السرية (العسكرية) الصهبونية قبل ١٩٤٨ وهناك متحف المستوطنات الأولى ، المساعات السرية (العسكرية) الصهبونية قبل ١٩٤٨ وهناك متحف للماجوات المالية الأولى ، كما أن المودية قبل المعرب العالمية الأولى ، كما أن

#### متحف یاد فاشیم،

من أهم المتاحف في إسرائيل، متحف ياد فاشيم الذي تحوّل إلى ما يُشبه المراز المقدِّس ليهود العالم. وعبارة وياد فاشيم الذي تحوّل إلى ما يُشبه المراز المقدَّس ليهود العالم. وعبارة وياد فاشيم هي عبارة عبرية معناها «النصب والاسم» (وإني أعطيهم في بيتى وفي أسواري نصباً واسماً ، أفضل من البنين والبنات . أعطيهم اسماً أبدياً لا يقطع السعيا / 70] ، أي أنه تم مرة أخرى إدخال الهولوكوست في دائرة التاريخ المقدس. ويقع مُركِّب مباني هذا المتحف على حافة جبل تطل على قرية عين كريم . ويضم ياد فاشيم صالة الذكريات ، وأرشيف الإبادة الذي يضم حوالى ٥٠ مليون وثيقة . كما يضم المتحف ما يُسمَّى «شارع الأتقياء بين الأغيار» الذي غُرست فيه ٥٠٠ مشجرة تكريماً لأشخاص غير يهود ضحوا بأنفسهم أو عرضوا أنفسهم للخطر لحماية اليهود . أما صالة

الأسماء، فتضم ما يُسمَّى اصفحات الشهادة التي تضم حوالى ثلاثة ملايين اسم من أسماء أعضاء الجماعات اليهودية التي قضى عليها النازيون.

أما المناطق المكشوفة، فتضم قائيل ونصبًا عن الإبادة. وعلى سيل المثال، يوجد نصب يُسمَّى «أوشفيتس» للمثّالة إلسا بولاك، وهو عبارة عن عمود يوحى بأنه مدخنة أفران الغناز كُتبت عليه أرقام ضحايا أوشفيتس (الضحايا اليهود فقط بطبيعة الحال). أما تمثال العمود البطولة» للفنان الإسرائيلى بوكى شفارتز، فيحتفى بما يُسمَّى «المقاومة اليهودية». وهو ومن أشهر التماثيل، تمثل نادور جيلد السمَّى «نصب ضحايا معسكرات الإبادة»، وهو عبارة عن أجسام بشرية نحيفة، تُشبه أسلاك المعسكرات الشائكة ترفع يدها وعيرنها نحو السماء. ويوجد ميدان صغير على هيئة شمعلان الميثوراه في نهايته تمثال برتى فينك «نصب الجنود ومحارى الجيتو والمقاومين» والذي يرمز إلى اليهود الذين أبيدوا، وتأخذ المينوراه شكل نجمة داود. وهناك سيف صلب ضخم مغمد في النجمة.

ويلى ذلك ما يُسمَّى «وادى الجماعات التى دُمَّرت؟ نُقشت فيه أسماء خمسة آلاف جماعة يهودية فى ٢٢ بلداً على بناية صخرية منحوتة فى الجبل. وحوائط صالة الذكرى بنيت من كتل ضخمة من البازلت المصقول وعلى أرضها الرمادية الفسيفسائية كُتبت أسماء أهم ٢٢ معسكراً للإبادة.

وهناك ما يُسمَّى «النور الأزلى»، كما هو الحال في المعبد اليهودى، تحت قنطرة أو عقد يحسوى رماد الضحايا الذي جُمع من المعسكرات. ويدخل ضسو «النهار بين الحسائط والسقف، الأمر الذي يؤكد بما لا يقبل الشك أن على الزائر أن يمارس تجربة دينية ولا يحاول أن يفهم شيئًا، فالإيمان غير محاولة التفسير.

## متحف إسرائيل،

وهو من أهم المناحف على الإطلاق، وهو موجود في القدس، ويضم مجموعة من الأعمال الفنية وغير الفنية، العالمية وتلك التى صنّفت بحسبانها يهودية. وهذا المنحف ظاهرة إسرائيلية حقة، فالمبنى تكلف حوالى ٢٠٠٠, ٥٣٠، ٥ دولار وصمَّعه مهندسون إمرائيليون مولودون في أوربا. وقامت الولايات المتحدة بدفع أول نصف مليون دولار أتفقت في تأسيسه، كما قام يهود الولايات المتحلة بدفع مبالغ طائلة مساهمة فيه، وقامت الحكومة الإسرائيلية بتدبير الأرض (التي سُلبت بطبيعة الحال من الفلسطينيين). ومن ثمَّ، فهو في تركيب المستوطن الصهيوني، أي أنه بمول ومدعوم من الخارج،

ومقومات ولادته واستمراره لا توجد داخله. وهذا المتحف هو، في واقع الأمر، مجمع متاحف :

١- متحف بزاليل القومي للفنون. ويضم أعمالاً فنية بعضها عالمي وبعضها صُنُّف بحسبانه يهودياً.

٢ متحف صموئيل برونفمان الإنجيلي والأثرى. ويضم آثار فلسطين عبر العصور.

حديقة بيلى روز للفنون التى صممها الفتان الياباني إيسامو نوجوشى. وتضم بعض
 أعمال النحت من القرنين التاسم عشر والعشرين.

٤-مقام (أو مزار) الكتاب، صممه الفتانان فويدويك كسلر وأرمان بارتوسى، وتُحفَظ فيه
 مخطوطات البحر الميت.

ومن الواضع أن مجمع المتاحف يجابه مشكلة هوية حقيقية، فالتحف الأول يضم أعمالاً فنية ليست بالضرورة يهودية ، كما أن تلك الأعمال التي صُنَّفت بحسبانها يهودية هي أعمال صاغها فنانون يهود ولكنهم اتبعوا فيها تقاليد فنية من مختلف الحضارات. وإن كان هناك جزء يخص الفن الإسرائيلي، فإنه لابد أن يكون فنّا إسرائيليّا وليس فنّا يهو ديّا عامًا. أما المتحف الثاني، الذي يضم آثار فلسطين عبر العصور، فإنه سيتعامل مع تاريخ غير يهودي، فالوجود اليهودي في فلسطين لا يتجاوز بضع مثات من السنين بينما يمتد تاريخ فلسطين آلاف السنين. فقبل وصول العبرانيين، كان هناك الكنعانيون، كما أن الفلستيين وصلوا مع العبرانيين، وقبل القرن الأول الميلادي كانت العناصر غير اليهودية في فلسطين تنزايد، وكان اليهود يهاجرون منها إلى كثير من مدن البحر الأبيض المتوسط. وازداد انتشار اليهود بعد تحطيم تيتوس للهيكل، وبعد دخول فلسطين في التشكيل الحضاري البيزنطي ثم الإسلامي، بدءاً من عهد عمر بن الخطاب وحتى العهد العثماني. فأى عرض لتاريخ فلسطين سيؤكد هوية فلسطين التاريخية المُركَّة. وإذا كان لنا أن نؤكد مرحلة تاريخية على حساب أخرى، فإننا نعنقد أن المرحلة الإسلامية هي أهمها على الإطلاق وليست المرحلة العبرانية . فالإسلام لا يزال هو الماضي الحي، أي الماضي المستمر في الحاضر، ومعظم سكان فلسطين من المسلمين، والمعجم الحضاري السائد هو المعجم الإسلامي. ولكننا لسنا في مجال الاختيار أو الدفاع عن القضية العربية، وإنما نود فقط أن نُبيِّن أحد جوانب الورطة التي يمكن أن تجابه من يحاول تشييد متحف فيهودي٠. أما حديقة النحت فإنها تثير قضية دينية لأن اليهودية حرَّمت التماثيل. كما أن مشكلة الأسلوب الفني لابد أن تشارهنا وبحدة، إذ لا يوجد بالتأكيد نحت يهودي. ولعل الجناح اليهودي حقاً هو \*مزار الكتاب\* الذي يضم مخطوطات البحر الميت وخطابات بركوخبا. ومع هذا، يمكن أن تثارهنا قضيتان:

ا مخطوطات البحر المبت تحبّبت في مرحلة لم يكن الفكر الديني البهودي قد اكتمل فيها بعد ، ولذا فإن هناك أفكاراً عديدة وفضتها البهودية الحاخامية فيما بعد . بل ويُقال إن فرق الزهاد (الأسينيين) ، الذين كتبوا مخطوطات البحر الميت ، هم الذين انضموا لصفوف المسيحيين . وهناك نظرية تذهب إلى أن المسيح نفسه كان عضواً في إحدى هذه الفرق .

٢- أما بركوخبا، فقد قاد ثورة عبرانية (يهودية) ضد الرومان فشلت وأدَّت في نهاية الأمر إلى تدمير البقية الباقية من الوجود اليهودي في فلسطين. كما أن الحاخامات عارضوا ثورة بركوخبا. وهناك الآن اتجاه في إسرائيل لإعادة تفسير ثورة بركوخبا بحسبانها ثورة هوجاء تدل على الصلف وعلى عدم فهم الملابسات الدولية. ويذهب يهوشوفاط هاركابي إلى أن الإسرائيلين مصابون بمرض يُسميِّه هو «أعراض بركوخبا»، أي تبنيً مواقف تودي بصاحبها إلى التهلكة.

## متحف الدياسبورا (بيت هاتسوطوت)،

تذهب العقيدة الصهيونية إلى أن ثمة هوية قومية يهودية واحدة عالمية تضم كلاً من يهود العالم ويهود إسرائيل (فلسطين). ولذا، لابد من إقامة متحف يُجلّد هذه الفكرة. ومن ثمّ، قرر المؤثمر اليهودى العالمي عام ١٩٥٩ إنشاء متحف عن يهود العالم يُقام في إسرائيل، بحسبانها مركز يهود العالم، وذلك للتعبير عن فكرة الهوية العالمية هذه. وهنا تبدت المشكلة في أقصى درجات حدتها، إذ اكتشف الصهاينة أن الأعمال الفنية الرفيعة التي يُقال لها يهودية موزَّعة على متاحف العالم، ولذا قرروا أن يكون متحفًا لا يضم أعمالاً فنية تقليدية وإنحا تكون معروضاته مُصمَّعة وتعتمد على التكنولوجيا المتقدمة، أى أن يكون متحفًا يتكون من قائيل توضيحية وشرائح ملونة وبانورامات ومستنسخات، وهو يكون متحفًا يتكون من قائيل توضيحية وشرائح ملونة وبانورامات ومستنسخات، وهو الأشك ذكى. وقد فُسمُ المتحف حسب الموضوع: الأسرة الجماعة العقيدة المقيدة . . . وهكذا، لأنه لو فُسم حسب المناطق الجغرافية أو المراحل التاريخية لاختفت الهيودية الافتراضية . ولذا ، فإن تقسيمه حسب الموضوع ينزع أعضاء الجماعات من الهوبة الهيودية الافتراضية . ولذا ، فإن تقسيمه حسب الموضوع ينزع أعضاء الجماعات من

سياقهم حتى يصبحوا يهوداً وحسب، وبشكل عام أعضاه في أسر يهودية أو جماعات يهودية يؤمنون بعقيدة يهودية واحدة ويعيشون من خلال ثقافة يهودية واحدة.

ورغم ذكاء الفكرة والمحاولة، فقد باءت المحاولة في تصورنا بالفشل، إذ إن عدم التجانس أطل برأسه. ويضم كتاب قصة اللياسبورا صوراً لمعظم معروضات المتحف مع التجليقات. وحينما يدخل الزائر المعرض، فإنه يجد عرضاً يُسمَى "وجوه من خلال النعن» وهو عبارة عن صور وجوه يهودية من حضارات مختلفة، كل واحد منها تمير عن غط عرقى مختلف عن الآخو (هذا على الرغم من استبعاد اليهود الصينيين والإثيوييين والهنرد)، فصورة الحائم من أمستردام بعيونه الخضراء تُبيِّن مدى اختلافه عن صورة المعبونية المغوية المعبودية.

ويظهر عدم التجانس فى الجزء الخاص بصور المعابد اليهودية . فمعبد التيوشول فى براغ ، أقدم معبد يهودى فى الوربا ، هو مثّل طيب للمعمار القوطى فى القرنين الثالث عشر والرابع عشر (والفن القوطى فن مسيحى حتى النخاع) ، ثم يليه معبد مدينة كايفنج الصينية الذى لا يختلف عن المعابد الكونفوشيوسية ، ويجوارهما معبد ديودا إيوريوس الهيلينى ، ومعبد فاس الإسلامى الطراز ، ومعبد كوشين الهندى المبنى على الطراز الهندى ، وهكذا . وعلى أى حال ، ويرغم أن التصنيف حسب الموضوع هو تصنيف بنيوى يُلغى الزمان ويبعد المكان ، فإن المكان وإزمان بي كدان أنفسهما .

والدياسبورا تفترض أن ثمة قسراً وإرغامًا، ولكن عاله دلالة أن الاسم الرسمى للمتحف هو قيت هاتسوفوت، كلمة عبرية تعنى «الهجرة الإرادية» أو «الهجرة الطوعية» أى «الدياسبورا الاختيارية»، بمعنى أن هؤلاء المشتنين لا ينوون المعردة لأرض الميعاد، وأن حالة انتشارهم حالة نهائية إذ اختاروها بمحض إرادتهم. والواقع أن كل هذا يضمر رفضًا للرؤية الصهيونية التى ترى أن الدياسبورا حالة قسرية ومؤقتة، وأن البهودي إن تُرك وشأنه فإنه لابد أن يعود إلى وطنه القومى. والاختلاف هنا يُين مدى عمق الصراع بين يهود العالم والصهيونية. فالصهيونية ترى أن حياتهم خارج فلسطين ليست ذات قيمة وأنها مؤقتة، بينما هم يصرون على أن لحياتهم قيمة كبرى وأنها تتحق الحفاظ عليها. وقد تكون إسرائيل مركز حياتهم، الحقيقي أو المزعوم، لكن المركز لا يكنى الأطراف. وعلى هذا، فهى «دياسبورا» مؤقتة من وجهة نظر الصهاينة، وهى «تسوفوت» دائم من وجهة نظر يهود العالم.

# ملحق (١) حول المنهج الموضوعية المادية الاختزالية والتفسيرية المركية

من أعقد القضايا التى يواجهها دارسو العلوم الإنسانية بل والطبيعية قضية الموضوعية والذاتية، أى قضية علاقة الإنسان بكل تركيبيت (بما يحمله من وعى ورموز وأحلام وأوهام وأفراح وأتراح) بالمادة (التى تتسم بالبساطة النسبية) وبالواقع المادى والإنسانى المحيط به . ومن ثم، فإن القضية وثيقة الصلة بتفسير الظواهر الإنسانية المختلفة، اجتماعية كانت أم اقتصادية أم سياسية .

#### الإنسان والمادة:

تنطلق هذه الدراسة، وكذلك دراساتى الأخرى، من الإيمان بأن ثمة فارقًا جوهريًا كيفيًا بين الإنسان والطبيعة. والطبيعة، في تصور الماديين، هى نظام يتحرك بلا هلف أو غاية، نظام واحدى مغلق مكتف بذاته، توجد مقوماته وحركته داخله، ويمحوى داخله ما يلزم لفهمه، نظام لا يشير إلى أى هدف أو غرض خارجه. وهو نظام ضرورى كلى شامل تنضوى تحته كل الأشياء. والتفكير الذى يرى أسبقية الطبيعة على الإنسان يستوعبه فيها ويخترله إلى قوانينها ويخضعه إلى حسياتها بحيث يصبح الإنسان جزءًا لا يتجزأ منها ومفصلاً نسبيًا عما حوله، ويختفى ككيان مركب متجاوز للطبيعة والمادة له قوانينه الإنسانية الخاصة، أى أن الحيز الإنساني يختفى ويبتلعه الحيز المادى، وبدلاً من ثنائية الإنساني والطبيعي تظهر الواحدية الطبيعية/ المادية.

لكن صفات الطبيعة التى سقناها هى ذاتها صفات المادة بالمعنى الفلسفى. للما فنحن نرى أن كلمة «المادة» المادة المادة «الطبيعة» أو أن تضاف الواحدة للأخرى لتصبحا (الطبيعة/ المادة)، وذلك لكى نفك شفرة الخطاب الفلسفى الذى يستند إلى فكرة

الطبيعة، ولكى نفهمه حق الفهم وندرك أبعاده المعرفية المادية. وقد فك حتل شفرة الحطاب الفلسفى الغربى بكفاءة غير حادية حينما قال: فيجب أن نكون مثل الطبيعة، والطبيعة لا تعرف الرحمة أو الشفقة». وهو قد تَبِعَ في ذلك كلاً من داروين ونيتشه، وانطلق من واحد من أهم التقاليد الأساسية في الفلسفة الغربية!

ويمكن القول إن الظاهرة الطبيعية مكونة من عدد محدود من العناصر المادية بمكن حصرها ورصدها، على عكس الظاهرة الإنسانية التى تدخل فى تكوينها عناصر مادية ونفسية وتراثية وثقافية، ولذا فإننا إن درسنا ظاهرة طبيعية دراسة متعينة كان بوسعنا أن نحدد علة (أو علل) ظهرورها على عكس الظاهرة الإنسانية التى يصعب حصر كل أسبابها. ويلاحظ أن الظواهر الطبيعية تطرد على غرار واحد بغير استناء، أما الظاهرة الإنسانية فلا يمكن أن تطرد بنفس الطريقة، فكل جماعة بشرية تختلف فى كثير من النواحى عن الجماعات البشرية الأخرى، كما أن كل عضو فى جماعة عادة ما يكون منطرداً فى بعض النواحى عن بقية أعضاء الجماعة التى يسمى إليها، ولذا فإننا لا يمكن أن نحدد قانونًا اجتماعًا واحداً يتجاوز الزمان والمكان.

والظاهرة الطبيعية تتسم بأنها لا تملك إرادة حرة ولا وعياً ولا ذاكرة، وهي صفات من صميم إنسانية الإنسان. كما أن الظواهر الطبيعية لا تتأثر بالتجارب التي تجرى عليها، أما الإنسان، إن أخضع لتجرية معملية، فإنه سيتصرف بطريقة تختلف تمامًا عن سلوكه العادى في حياته اليومية: فالإنسان يملك وعيًا بنفسه وبما يدور حوله. ولعل هذا يجعلنا نأخذ موقفًا محايدًا من الظاهرة الطبيعة وهو أمر مستحيل في علاقتنا بالظاهرة الإنسانية. ويلاحظ أن معدل التحول في الظاهرة الإنسانية فهو أسرع بكثير، ولذا فإن الإنسان كان له تاريخ، أما معدل التحول في الظاهرة الإنسانية فهو أسرع بكثير، ولذا فإن الإنسان كان له تاريخ، وهو تاريخ ثرى متنوع. ويتم مظهر الظاهرة الطبيعية عن مخبرها، فهي لا باطن لها (على الاقل حسب حدود إدراكنا الإنساني)، أما الإنسان فظاهره لا يشاكل باطن.

لكل هذا يمكن دراسة الظاهرة الطبيعة بردها إلى عناصرها (الطبيعة/ المادية) الأولة. أما الإنسان فلا يمكن رده إلى قانون عام ولا يمكن فهم كل جوانبه ولا تفسيره تفسيراً كاملاً، ولا يمكن رصله بطريقة نمطية اختزالية، بل ولابد أن يظل باب الاجتهاد مفتوحًا بالنسبة له: إن عالم الإنسان عالم مركب، محفوف بالأسرار، أما عالم الطبيعة (والأشياء والمادة) فهو عالم أحدى بسيط إذا ما قيس بعالم الإنسان، ومن ثم فإننا نجد أن الحيز الطبيعي المادي ومستقل عنه. وعلى الرغم من أن الإنسان

يوجد فى الطبيعة، فإنه ليس جزءاً عضوياً فيها، لأن فيه من الخصائص ما يجعله قادراً على تجاوزها وتجاوز قوانينها الحتمية، وصولاً إلى رحابة الإنسانية وتركيبيتها (وهذا هو مصدر ثنائية الإنسانى والطبيعى التى تسم كل الأنساق المعرفية الدينية والإنسانية الهيومانية (humanistic).

وقد يكون من المتيد في محاولتنا للتمييز بين الإنسان والطبيعة/ المادة أن نمير بين المركب والبسيط. والمركب هو الذي يشتمل على عناصر كثيرة متشابكة، ويقابله البسيط» وهو الذي يشتمل على عناصر كثيرة متشابكة، ويقابله البسيط» وهو الذي يشتمل على عنصر واحد أو عدة عناصر غير متشابكة. ونحن نمير أيضًا بين الانتجاوز والتعالى عن جهة أخرى، والمتجاوز، ومثله التعالى يعني أن يرقى الإنسان ويتعالى على حدوده الطبيعية والمادية وإن ظل داخلها. ويمكن أن يطبق هذا المفهوم على الإله فيتجاوز، كل حدود الزمان والمكان، فهو منزة عنهما وعن عالم الطبيعة/ المادة وعن الإنسان. والكمون، والحلول، في تصورنا هو على عكس التجاوز والتعالى، أن توجد داخل الطبيعة/ المادة القوانين المحركة لها، فهي قوانين حالة وكامنة فيها ولا يمكن لأى كائن تجاوزها، كما أن الإله في الإطار الحكول، الكموني يحل في مخلوقاته ويترحد بها.

وعلى ذلك، فإن هناك رؤيتين للإنسان: واحدة تراه بحسبانه إنساناً طبيعياً (مادياً) أي جزءاً لا يتجزأ من الطبيعة/ المادة، يُردُّ إليها ويخضع لقوانينها الحالة والكامنة فيها، ومن نَمَّ فهو كائن يتسم بالبساطة البالغة، وهذا هو الإنسان الطبيعي/ المادى. وهو ليس ظاهرة تاريخية حضارية متميزة، ففضاؤه هو الفضاء الطبيعي/ المادى، وحدوده هي حدود الطبيعة/ المادة. ويُعرَف هذا الإنسان في إطار مقولات طبيعية/ مادية ويمكن أن برد إليها: وظائفه البيولوجية (الهضم التناسل اللذة الجنسية)، ودوافعه الغريزية المادية (الرغبة في البقاء المادي -المقوة والضعف الرغبة في الثروة - المنفعة المادية)، والمثيرات العصبية الماشرة (البيئة المادية عنده - جهازه المعميي)، فهو يعيش حسب قوانين الطبيعة/ المادة، الماشيعية من قوانين . يخضع لحتميات القانون الطبيعي/ المادي ويتحرك مع حركة المادة لا يتجاوزها. ويمكن أن نضيف هنا أن ثمة رؤية أخرى ترى الإنسان بوصفه كائا روحانيا وحسب . وبرغم اختلاف هذه الرؤية الروحية عن الرؤية المادية، فإنهما يشتركان في اختراليتهما وواحد، (روحيا كان أم مادياً)،

وثمة رؤية ثانية (ولم نقل ثالثة لأننا صنفنا الرؤيين السابقين على أنهما رؤية واحدة)،

تنظر إلى الإنسان بحسبانه جزءًا يتجزأ من الطبيعة/ المادة، فهو جزء منها ولكنه في ذات

تنظر إلى الإنسان بحسبانه جزءًا يتجزأ من الطبيعة/ المادة، فهو جزء منها ولكنه في ذات

الوقت منفصل عنها. وهو ولا شك مكون من جسد طبيعي/ مادى خاضع لقوانين الحركة

والمادة، ولكنه في ذات الوقت يحوى الأسرار واللامحدود والمجهول، والمخيسه، ولذا

يتشابك داخله للحدود مع اللامحدود، والمعلم مع المجهول، والجسد مع الروح،

والبراني مع الجواني، والسبب مع التيجة، والمقل مع القلب، وعالم الشهادة مع عالم

الغيب. ولا يمكن أن يُرد مثل هذا الإنسان إلى عالم الطبيعة/ المادة، كما لا يمكن أن

يُختزل إلى صبغ مادية واحدية بسيطة (ولا إلى صبغ روحية واحدية بسيطة)، فهو جزء من

الطبيعة/ المادة لكنه قادر على تجاوزها، إذ إن ثمة مسافة تفصل بينه وينها، وهو كائن حم

مسئول، كائن حضارى تاريخي يعيش داخل كل من الطبيعة والتاريخ، جوهره الإنساني

مختلف عن الطبيعة/ المادة (ولذا نسميه «الإنسان الإنسان»أو «الإنسان الرباني»)، فهو

قادر على تجاوز الطبيعة.

والإنسان/ الإنسان، الأنه ليس ظاهرة طبيعة/ مادية بسبطة، لا يدرك واقعه بشكل حسى مادى مباشر، إلا في حالات نادرة تسم بالبساطة، كأن تلسع يده سبجارة أو يدخل في عينيه جسم صلب. فهو ليس مجموعة من الخلايا والأعصاب والرغبات والدوافع الملاية التي يمكن أن يُردُ لها في كليتها (كما يزعم الماديون)، وسلوكه ليس مجرد أفعال وردود أفعال مشروطة، تتحكم فيها قوانين الميكانيكا أو البيولوجيا (كما يرى بعض المبلوكيين). فعقله ليس مجرد منع طبيعى/ مادى، صفحة بيضاه تتراكم عليها المعطيات المادية، تعكس الواقع المادى كله ورحذافيره وكأنها ألة فوتوغرافية، بل عقل يبقى ويستعد ويهمش ويركز، وهو مستقر كثير من الخبرات والمنظومات الأخلاقية والرمزية، ومستودع كثير من الذكريات والمصور المخزونة في الوعى واللاوعى، ولذا فهو عقل بدع له مقدرة توليدية.

وحينما يسلك الإنسان، فإنه لا يسلك بوصفه رد فعل للواقع المادى بشكل مباشر شأنه في هذا شأن أى كائن طبيعى، وإنما بوصفه رد فعل للواقع كما يدركه هو بكل تركيبيته، ومن خلال عقله المبدع الذى يتفاعل ويقيم، ومن خلال ما يسقطه على الواقع من أفراح وأشراح، أو أشواق ومعان، أو رموز وذكريات، ومن خلال المنظومات الأخلاقية والرمزية التى تحدد له مبجال الرقية، فكل هذه العمليات المركبة هى التى تمنح الإنسان ذاتيت وخصوصيته، وتمنح كل فرد فرادته، حتى يصبح من الصعب أن يتم الشبؤ بسلوكه من خلال القوانين المادية والطبيعة العامة.

#### الموضوعية (المادية التلقية)،

بعد هذا التمييز الأساسى بين الإنسان والطبيعة / المادة، نتقل الآن إلى مشكلة النفسير. لاحظنا أن الظاهرة الإنسانية ظاهرة مركبة لدرجة عالية، ولا يمكن ردها إلى قانون مجرد عام، كما لا يمكن رصدها كما ترصد الكائنات الطبيعية / المادية. ومع هذا، يتصور بعض الباحثين أننا يمكننا أن نرصد الواقع الإنساني مثلما نرصد الواقع الطبيعي / المادي. لكن الأمر غير ذلك. فالإنسان إن رأى قطعة من الحجر تسقط أمامه، فإنه سيرى حجراً وحسب، ولن تتحرك مشاعره، بل وسيحاول تحاشيه إن كان متجها نحوه. ولكن نفس الشخص إن رأى طفلاً يسقط، فهل سيأخذ المرقف المحايد نفسه ويقف متفرجا، أم أن الأمر سيكون جد مختلف؟! وإن كتب باحث دراسة عن قطيع من الغنم وأخرى عن مجموعة من الأطفال في إحدى رياض الأطفال فهل يمكن أن يتبع نفس المنهج ونفس المصطلح والأسلوب؟!

للإجابة عن هذه الأسئلة ، لابد أن نتاول التضمينات الفلسفية للموقف الموضوعي المحايد (أو الذي يدَّعي الحياد) الذي يتصور أنه يمكن رصد الظواهر الإنسانية مثلما ترصد الظواهر الطبيعية/ المادية (ولنسم هذا الموقف المرضوعية المادية المتلقية). الواقع أن هذا النوع من الموضوعية ينطلق من تصور أن العقل السليم إن هو إلا صفحة [مادية] بيضاء أو سطح شمعي سلي بسيط محايد، فهو كالآلة تنطبع عليه المعطيات والمدركات الحسية وتتراكم، وأن هذا العقل السليم يرصد بحياد شديد دون أن يشوه أو يغير أو يعدل أو يعدل أو يعدل وتراكم، وأن هذا المنظور الموضوعي المادي، فإن الواقع نفسه واقع بسيط، وثمة قانون يبدل مجرد عام يسرى على الظواهر الطبيعية وعلى الظواهر الإنسانية وعلى جسد الإنسان مجرد عام يرى كل الحقائق، كل الحقائق، عقلية وحسية وقابلة للرصد الموضوعي في كل جوانبها وأبعادها. وهذه الحقائق، تترابط من ثلقاء نفسها داخل عقل الإنسان حسب قوانين الترابط (الآلة) المطبعة (المادن)!

كل هذا يعنى أن إدراكى لا يختلف عن إدراك الآخر، وأن ما أدركه يتفق مع ما يدركه الآخرون، وأن الإفصاح عن هذا الإدراك أمر بسيط، وأن المعرفة هى مراكمة الحقائق، وأن عملية التراكم هذه ستؤدى إلى التوصل إلى معرفة موضوعية عالمية خالية من التحيزات تنظبق على كل الظواهر الإنسانية في كل زمان ومكان. ودراسة الظواهر في إطار الموضوعية (المادية المتلقية) تأخذ شكل دراسة موضوعات لا إشكاليات، والصفات العامة المطلوب توافرها في الأطروحات التحليلية هي: البساطة الوضوح الدقة \_ النجرُّد الانقصال عن القيمة.

وكل هذا يعنى أن الموقف الموضوعى (المادى المتلقى) يتطلب تجرد الباحث من ذاتيته وخصوصيته الحضارية بل والإنسانية، ومن عواطفه وحواسه وذاكرته وحسه الخلقى وكليته الإنسانية، بعمين أن يسجل ويصف بعياد شديد، وأن يدرس الواقع جزءاً جزءاً. فالواقع مكون من مضامين، والمضامين مكونة من وحدات بسيطة مستقلة (وليس مجموعة من العلاقات المتشابكة). بل إن الموضوعية المادية المتلقية تلغى فكرة الفاية والقصد والهدف، فهي أفكار مرتبطة بالظاهرة الإنسانية وحدها، فالطبيعة (كما نرصدها) لا تعرف لا الغاية ولا القصد ولا الهدف. ولأن الموضوعية المادية المتلقية تؤكد فكرة المشترك بين الإنسان والطبيعة، فإنها تفضل الدقة الكعية التي يمكن استخدامها في دراسة كل من الإنسان والطبيعة، ولذا فهى تستمد بقدر الإمكان عناصر الإبهام وعدم التحدد.

وانطلاقًا من مثل هذ التصورات ، تم الحديث عن حيادية العلم ، وعن وحدة العلوم (أى أنه لا يوجد فارق حقيقي بين مناهج العلوم الطبيعية التي تَدرس الظواهر الطبيعية ومناهج العلوم الإنسانية التي تدرس الظواهر الإنسانية ) . وأصبحت الموضوعية المادية المتلقية ، بالتدريج ، الموضوعية الفوتوغرافية بل البيغانية ، فتم تمرير التحيزات المختلفة بحسبانها رؤيات محايدة عالمية ، وتم هدم الإبداع والخصوصية والهوية ، وفي نهاية الأمر ثم استبعاد الفاعل الإنساني .

# التبعية الإدراكية،

وقد صقط الخطاب التحليلى العربى فى تحليله للظواهر فى الموضوعية المادية المتلقية، وبالتالى أسقط بعد الإدراك من حسابه وأسقط معه خصوصية الظواهر التى يدرسها فسقط فى التعميم وتلقى المقولات الإدراكية والتحليلية الجاهزة، ولذا فإن رصدنا للظواهر المختلفة لا يعدو أن يكون تلقياً وتقبيلاً كما هو قائم، وهكذا، فإننا نجد أن كشيراً من الدراسات نقوم بتوثيق ما نعرف مسبقاً دون أى تعميق لرؤيتنا أو إضافة لإدراكنا.

وقد أدَّى هذا إلى ما سماه أحد علماه الاجتماع الغربين وإمبريالية المقولات هـ أى أن تقوم إحدى القوى بتحديد النماذج المعرفية والمقولات التحليلية الأساسية بطريقة تعكس إدراكها للواقع وتخدم مصالحها وتستبعد إدراك الآخرين وتهمل مصالحهم. ويبدو أننا نخضع تمامًا لإمبريالية المقولات الغربية وأننا سقطنا بشكل شبه كامل في التبعية الإدراكية . فقد تلقينا المعلومات من الغرب ومعها نماذجه المعرفية ومقولاته التحليلية الكامنة . وتتضح تبعيتنا الإدراكية حينما نتحدث عن الحضارة الغربية وحينما نتحاور بشأنها ونتخذ مواقف معها أو ضدها، إذ إننا عادة ما نفعل ذلك بناءً على المعطبات التي تسمح لنا هذه الحضارة بالاطلاع عليها داخل أطر جاهزة ونماذج معرفية مسبقة أعدها مفكرون غربيون، فنطرح نفس الأسئلة التي يطرحونها هم عن حضارتهم ومن منظورهم، أى أننا ندرك الحضارة الغربية لا بشكل مباشر وإنما كما يشاء لنا أصحابها إدراكها. بل إننا بدأنا ننظر إلى أنفسنا من خلال المقولات التحليلية لعالم الغرب ونماذجه الإدراكية. ولذا، فقد بدأ الإنسان العربي يرى نفسه متخلفاً مهما بذل من جهد ومهما أنتج من روائع، وبدأ يحكم على نفسه بالهزيمة في المعركة قبل دخولها. والواقع أن النبعية الإدراكية ليست تبعية اقتصادية وحسب (وإن كانت تترجم نفسها إلى ذلك)، وإنما هي بالأساس تبعية عميقة كامنة تتخلفل في أسلوب الحياة (بما في ذلك النشاط الاقتصادي) وفي رؤية الذات ورؤية المخر.

ولنبدأ برؤية الآخر، ضاربين مثلاً على ما نقول من الثورة الفرنسية التى يعرف معظمنا أحداثها ابتداءً من اجتماع ملعب التنس وانتهاءً بحروب الثورة الفرنسية وظهور نابليون. نحن نعرف كل هذه الأحداث تمام المعرفة، ولكن ماذا عن فاندى Vendec? بل ما هى فاندى هذه? يجب على أن أتحلى بشيء من الشجاعة وأعترف إننى لم أكن قد سمعت عنها من قبل إلى أن قامت معركة في فرنسا بين بعض مؤرخى الثورة الفرنسية بشأنها، فعرفت أنها ثورة اندلعت في غربى فرنسا (١٧٩٣ - ١٧٩٣)، وقد أشار لها أحد المراجع بأنها «ثورة مضادة قضت عليها قوات الثورة بوحشية بالغة، حتى إن المؤرخ الفرنسي ببير شونو (الأستاذ في السوربون) قال: "إن قوات الثورة الفرنسية لم تكن تحاول إخماد التمرد وحسب، بل وقامت بعملية إبادة (هولوكوست) كانت في فظاعة الإبادة النازية وأكثر فعالمية منه، وقال وسترمان، جنرال الثورة الفرنسية، الذي أخمد التمرد: «لقد دست عاملاً طعل الأطفال بسنابك خيلى وذبحت النساء حتى لا يلدن أي متمرد بعد ذلك، ويجب أن نشذكر أن هذه هي كلمسات عثل ثورة الحرية والإخساء والمساواة التي أرسلت بقواتها الاستعمارية إلى مصر والشرق.

قد يقول البعض إن كل هذا في سبيل التقدم ، لكن بعض المؤرخين يذهبون الآن إلى أن الشورة الفرنسية أبطأت عملية تحديث فرنسا التي كانت قد بدأت تحت حكم الملكية المطلقة ، وأنها من ثم أعطت إنجلترا الفرصة لتصبح القوة الصناعية الكبرى في القرن التسامع عشر. وأعسرف أنني لا يمكنني الأخذ برأى هذا الفريق أو ذاك، وبالذات بخصوص فاندى التي لا أعرف عنها الكثير، أو بخصوص التطور الاقتصادي في أوربا،

فالذي أعرفه عن هذا الموضوع هو أحداث بعينها تعبّر عن رؤية محددة للثورة الفرنسية تتناقلها المراجع الغربية والمراجع العربية التي تنقل عنها (فالأحداث التي تتحدى هذه الرؤية يتم استبعادها تمامًا أو يتم تهميشها).

ونعن، فى الواقع، حينما نطرح أسئلة بخصوص أى ظاهرة، فإننا لا نطرحها من وجهة نظرنا وإنما ننساق دائماً وراء تلك الأسئلة التى يطرحها الغرب والتى تلقيناها منه بموضوعية متلقية بالغة، وهى أسئلة تعبر عن رؤيته ومصالحه. ولنأخذ، على سبيل المثال، قضية الأسرة، وهى قضية أصبحت لا تعنى الإنسان الغربي كثيراً بعد أن تصاعدت معدلات التحديث والعلمنة وتأكل نظام الزواج والأسرة وقبل تماماً هذه الحقيقة بوصفها نتبجة حسمية «للتقدم». ولهذا لا تسأل كشب التاريخ الغربية عن عدد الأطفال غير الشرعيين فى فرنسا بعد اندلاع الثورة الفرنسية، ولا عما حدث لنسبة الطلاق. . هل ارتفعت أم انخفضت أم ظلت على ما هى عليه؟ ولكن أليس من الواجب علينا، ونحن على عتبات هذا المستقبل العقلانى المادى الحديث الذى يُشر به بعض كبار مفكرينا، أن نسبال مثل هذه الأسئلة حتى نعرف بطريقة «علمية» شاملة ومركبة أحداث الثورة لا بحسبانها مجرد وقائع وإحصاءات برانية وإنما بوصفها حقائق جوانية تركت أثراً عميقاً على الإنسان؟ ولقد فتشت عن الإجابة وعرفت أنه بعد اندلاع الثورة بثلاثة أعوام زادت على الإنسان؟ ولفد فتشت عن الإجابة وعرفت أنه بعد اندلاع الثورة بثلاثة أعوام زادت

وقد دأبت على إثارة الشكوك بغصوص قضية اإعلان حقوق الإنسانا، لا لأننى معاد لهذه الحقوق أو رافض لها وإغا لأننى أدرك أنها قاصرة إلى حدَّ ما، ولأن هذا الإعكرن جعل الفرد المنعزل البسيط (الإنسانَ الطبيعى البورجوازى) نقطة البدء والانطلاق. وأقترح بدلاً من ذلك اإعلان حقوق الأسرة (الأسرة بحسبانها وحدة اجتماعية أساسية مركبة). ولعل الحقائق الخاصة بالأطفال غير الشرعيين بعد الثورة الفرنسية (وفي أوربا منذ ذلك التاريخ، وفي كل المالم بعد ذلك) قد تُعطى شيئاً من الترجيح للمفهوم الذي أطرحه. فمن الواضح أن حقوق الإنسان لا تتضمن الأطفال الذين لم يولدوا بعد! والأطفال غير الشرعيين هم نتاج ذكر وأنثى استمتعا به احقوق الإنسان الفردة وحرياته (كما حددها الغرب) في لحظات لم يفكرا في أثنائها في حقوق الأطفال. ولا يمكن أن نصدر إعلان حقوق الإنسان ثم نحاول الآن إصدار إعلان تكميلي بحقوق المرأة ثم نصدر إعلانًا ثالثًا لحقوق الإطفال وهكذا. إن هذه العملية غير عقلانية بالموقوة المرأة ثم نصدر إعلانًا ثالثًا لحقوق الأطفال وهكذا. إن هذه العملية غير عقلانية بالمرة لأنها أهملت في الداية الوحدة التحليلية الاجتماعية الحقيقية الواحدة، وهي أن

الإنسان بوصفه كائنا اجتماعيا ينتمى إلى أسرة ومجتمع، وأحلت محله الإنسان بوصفه ذرة منعزلة، كسائنا مكتفسا بذاته (وكسأنه وحش الغسابة) لا وجسود له إلا فى ذهن روسسو وهولباخ وفولتير وغيرهم من مفكرى عصر العقل والاستنارة البورجوازيين.

وتظهر التبعية الإدراكية بصورة فكاهية في تحديد مؤشرات التقدم والتخلف. فعلى مبيل المثال، حتى بداية السبعينيات (قبل الندلاع اثورة البيئة)، كان استخدام المبيدات والأسمدة الصناعية يُعدُّ من مؤشرات التقدم. وقد قبلنا هذا ساعتها وكنا نحاسب أنفسنا على هذا الأساس، إلى أن اكتشف الغرب أن هذا التقدم يؤدى إلى السرطان وتدمير التربة، فأصبح استخدام الميدات والأسمدة الصناعية من مؤشرات التخلف. وقد أصبح استخدام التليفونات والسيارات ودرجة التنقل من مؤشرات التقدم (دون حساب تكلفتها كما حدث مع المبيدات). وقد ضرب الأستاذ عادل حسين ـ رحمه الله ـ مثلاً طريفاً على التبعية الإدراكية في مجال مؤشرات التقدم، فأشار إلى أن بعض االعلماء يتنون استخدام الكرسى مؤشرا على التقدم والتخلف، فمن استخدمه كان متقدمًا ومن لم يستخدمه كان متخلفًا. ثم يشير بعد ذلك إلى حقيقة في غاية الأهمية، وهي أن الكرسي جزء من التشكيل الحضاري الغربي استخدمه الغربيون حينما كانوا في أدنى مراحل تخلفهم وكان بعضهم لايزال يضحي بالقرابين البشرية (في أجزاء من أوريا مثل البلاد السلافية). وقد استخدم الغربيون الكرسي لالتقدم أحرزوه وإنما لسبب مادي وجيه للغاية وهو برودة الأرض، ولعلهم كانوا يقدمون الضحايا البشرية جلوسًا على الكراسي! وهناك شعوب أخرى، مثل اليابانيين والعرب، لم يستخدموه وهم في أقصى تقدمهم. ولا يمكن الزعم مثلاً بأننا أصبحنا الآن أكثر تقدماً من عرب العصر العياسي الأول (وقد كانوا يفترشون الأرض) لأننا نجلس على الكراسي من طراز لويس السادس عشر أو حتى الخامس عشر، كما لا يمكن أن نزعم مثلا أن وكيل وزارة الصناعة في بلادنا أكثر تقدمًا من مدير شوكة اسوني البابانية لأن الأول يعود إلى منزله ويجلس على كرسى بينما يعود الثاني فيخلع رداءه الأوربي ويرتدى رداءه الياباني التقليدي ويجلس على الحصير ويستريح! لقد تحول الكرسي إلى مؤشر للتقدم بسبب انكسارنا من الداخل وتبعيتنا الإدراكية . وقد سمعت مرة بحثًا لأحد جهابذة علم الاجتماع المصرى استخدم دعلد ساعات الاستماع للموسيقى السيمفونية امعيارا للتقدم والتخلف وياله من معيار هزلى سخيف يؤدى إلى نتائج عنصرية كريهة، إنه يشبه من بعض الوجوه عالمًا غربيًا حكم على فنون بلده بالتخلف لأنها لا تضم فن الخط Calligraphy ، ولأن المباني العامة فيها لا تزينها مأثورات مكتوبة بخط جميل. والواقع أن الخط فن مقصور على الحضارات الشرقية، وقد وصل هذا الفن إلى قمة ازدهاره عند العرب والمسلمين لأسباب دينية وحضارية خاصة بهم وحدهم، وبالتالي فهو لا يصلح معيارا عالميا لقياس التقدم والتخلف.

الشيء نفسه ينطيق على كثير من الأفكار والنظريات التي تردلنا من الغرب، إذ نحن نتلقاها في سلبية موضوعية مذهلة ونقوم بتطبيقها على أنفسنا بكفاءة شديدة دون أن ندرس شيئًا عن جذورها أونعرف شيئًا من خصوصيتها الغربية، ودون أن نعرف إلا القليل عن تضميناتها الفلسفية ، فنحن نقل ما يُراد لنا نقله داخل الأطر القائمة الجاهزة. ولنأخذ فرويد كمثال. قام الباحثون العرب بنقل كثير من أفكاره وبترجمة أعماله بدرجات متفاوتة من البراعة والدقة، ويمكن للإنسان العربي الآن أن يحيط إحاطة كافية بفكره وأعماله من خلال المكتبة العربية . ولكنك إن طالعت هذه الكتب العربية ، لن تجد آيا منها يتحدث مثلاً عن الخلفية الاجتماعية والإثنية لفرويد الذي عاش في فيبنا في القرنين التاسع عشر والعشرين: هل كان المجتمع الذي يعيش فيه فرويد والذي زوده بالقيم مجتمعًا متماسكًا صحيًّا أم كان مجتمعًا متآكًّا غير متماسك (حتى لا نشخدم مصطلحات أخلاقية مثل المنحل اأو المريض افشير بذلك ضدنا حفيظة العلماء الذين يفضلون لغة علمية محايدة)؟ والواقع أن فيينا كانت قبل الحرب العالمية الأولى من أكثر المجتمعات عنصرية في أوربا وقد ازدهرت فيها الأحزاب ذات التوجه العنصري. وعما له دلالته أن أكثر الكتب شيوعًا في أوريا في هذه الفترة كانت الكتب العنصرية، وهذا أمر منطقي، فهذه هي مرحلة الإمبريالية وتقسيم العالم التي شاعت إبانها الفلسفات الداروينية والنيتشوية والتي أعلنت أن الخالق قد انسحب من الكون أو حل فيه ثم مات (حسب رأى نيشه المعلن ورأى داروين الكامن ورأى معظم فلاسفة عصر التحديث والتصنيم). ويبدو أن مجتمع فيينا كان متمركزًا بشكل متطرف وغير عادى حول فكرة اللَّذة. ويُلاحَظُ انتشار الأمراض السرية بين أعضاء النخبة في أوربا في تلك الفترة ( وعاله دلالته أن كلاً من نيتشه فيلسوف العدمية والعنصرية والنازية، وهرتزل فيلسوف العنصرية الصهيونية، كانا مصابين عرض سرى عجَّل بوفاتهما). ولا يوجد عندى في الواقع إحصاءات اجتماعية عن أعضاء الجماعة اليهودية التي كان فرويد يسمى إليها. ولعلَّنا لو عرفنا بعض الأبعاد الاجتماعية والاقتصادية والحضارية في خلفية فرويد لأمكننا أن نكتشف ملامح جديدة في فكره ربما تكون خافية علينا، ولأمكننا أن نطرح أسئلة مختلفة عن تلك التي يطرحها العلماء الغربيون الذين يعيشون تحت نفس الظروف.

وماذا عن القبَّالاه اللوريانية وميراث فرويد اليهودي؟ إن بحثت في المكتبة العربية فلن

تجد كابًا جاداً واحداً في هذا الموضوع إلا كتاب الدكتور صبرى جرجس التراث اليهودى الصهيوني والفكر الديني (وهو كتاب قام بتأليفه عالم معروف يُشار إليه بالبنان ومع هذا يتم تجاهله تمامًا من قبل المتخصصين). ويبدو أن القبالاء اللوريانية هذه تشكّل إطاراً معرفيًا لأفكار فرويد وكافكا والفلسفة التفكيكية (وقد وصفت هذه القبالاء بأنها تؤله الجنس وتجنس الإله). ولعل من المفيد أن نعرف علاقة القبالاء اللوريانية بالفنوصية التي يتواتر ذكرها الآن في الكتابات الدينية والفلسفية والأدبية وكأننا في القرن الأول الميلادي. واعتقد أنه من الصعب فهم التحديث والحداثة وما بعد الحداثة دون فهم كامل للقباً لاه (البهودية ثم المسيحية).

فى الآونة الأخيرة ثارت زويعة بنيوية ثم أخرى تفكيكية.. كما بدأت تئور زويعة ما بعد التفكيكية وما بعد الحداثة وما بعد هذا وذلك! فهل حاول أحد عن يعرض هذا الفكر الأدبى والفلسفى أن يبين علاقته بمدارس تفسير التوراة عند اليهود؟ يحدثنا رولان بارث عن ولذة النص وهى لذة ذات طابع جنسى (ولذا يتلاعب هذا والفيلسوف بكلمات مثل الفقالة النص وهما وجنسى وهما وهميه المجنسى ولا ولان بارت وكست المنافقة النص هذه أن هذا مفهوم يمكننا أن نلعب نحن أيضاً). فهل يعرف أحد عن تحدثوا عن لذة النص هذه أن هذا مفهوم تغيم عند المقسرين اليهود للتوراة ، وأن إحدى مدارس التفسير (المتأثرة بالقبالاه اللوربانية) تشبه التوراة بامرأة عارية تفف خلف حجب يتساقط الواحد منها تلو الأخر إلى أن نصل إلى أعمق مستويات القراءة الذى يشبه بالجماع الجنصى؟ وإذا كنا نتحدث عن التفكيكية واللذة، فهل لكل هذا علاقة بتأكل فكرة المنى في الحضارة الغربية؟ هل التفكيكية هي واللذة، فهل لكل هذا علاقة بتأكل فكرة المنة؟ هذه هي بعض الأسئلة التي كان يجدر بمن وكأنها حقائق مطلقة ظهرت كاملة دون مقدمات أو أسباب فيزيدون من تبعيتنا الإدراكية بدلاً من أن يزيدونا مع فة وحكمة .

وتظهر التبعية الإدراكية الناجمة عن الموضوعية المادية المتلقية في الخطاب السياسي العربي والمسطلحات التي يستخدمها المحللون، فمن الواضح أننا نفشل دائمًا في أن نسمى الأشياء ونترك الآخر يصنفها ويسميها لنا، لكن من يُسمى شيئًا يصنفه ويضعه داخل خريطة إدراكية كبرى تنبع من إدراكه ومصالحه. على مبيل المثال، حينما نكتب تاريخ أواخر القرن الناسع عشر وأوائل القرن العشرين في العالم، فإننا نتحدث عادة عن داسالة الشرقية وعن درجل أوربا المريض هما يجعلنا ننظر إلى الدولة العشمانية (التي

كانت، برغم ضعفها واستبدادها، تحمى شعوبها من الهجمة الاستعمارية الغربية التى عصفت بالعالم بأسره) فننظر إليها بحسبانها ورجلاً مريضاً» وحسب، وننسى ارجل أوربا النهم المفترس»، أى الإمبريالية الغربية التى كانت تبيد سكان إفريقيا آنذلك بعد أن كانت قد أبادت أعداداً هائلة من سكان الأمريكتين الأصليين، ويعد أن أبادت سكان أستراليا ونيوزيلندا، والتى كانت تقوم باستعباد سكان آسيا وتخوض حرباً لتسويق الأفيون فى الصين لنشر التقدم فى ربوعه! نسى هذا الرجل النهم الذى دس السم فى طعام الرجل المريض، كما ننسى أنه لو تُرك الرجل المريض وشأنه فلربما شفاه الله وعافاه على يد ورجل مصر الفتى». ولكنه النموذج الإدراكي المستورد من الغرب بموضوعية مادية بالغة والذى يجعلنا نظر إلى أنفسنا وتاريخنا من خلال عيون غربية!!

ومن أكثر الأمثلة دلالة على فشلنا في تسمية الأشياء وإدراكها من منظورنا انحنا، لا من منظورهم اهم، تسميتنا للمستوطنين الصهاينة. فنحن نسميهم االرواده، ويتفلسف بعضنا عمن يعرفون العبرية ويقولون «حالوتسيم» أى «الرواده والد «حالوتسيوت» أى «الرواده». وهكذا تتوارى الحقيقة، ويضيع المتلقى العربي في محاولة نطق كلمة أعجمية مخارجها الصوتية غربية عليه. كما أن كلمة «الرواده تحمل فخامة غير عادية وإيحامات إيجابية، فالرائد دائمًا في المقدمة يرتاد الصعب والمجهول. نقول هذا ونحن نعرف فيما بيننا وبين أنفسنا أنهم مغتصبون لأرضنا وأنهم استولوا عليها بقوة السلاح الغربي لا بسلاحهم هم، وبدعم من العالم الاستعماري لا بجهودهم الذاتية. أما الفلاحون الفلطينيون، في أواخر القرن الماضي، فكانوا ينظرون إلى هؤلاء الرواد/ الحالوتسيم ويسمونهم «المحكوب»نسبة إلى موسكو المسكفاة أو المسكباة وهي تعني عندهم الأجانب أو الدخلاء ويالها من تسمية بسيطة دالة تصل إلى لب الظاهرة كما نخبرها نحن لا كما صاحبها الذي أداد إخفاءها وتعميتنا ا

وتظهر سخافتنا غير العادية في قولنا «معاداة السامية» وهي ترجمة للعبارة الغربية (anti-Semitism، وهي عبارة بلهاء تعادل بين اليهود والساميين وتقرن بينهما، مع أن العبرانيين القدامي لم يشكلوا سوى خلية حضارية صغيرة تابعة بشكل يكاد يكون كاملاً للتشكيلات السامية الكبرى، مثل تشكيلات البابليين والأشوريين والآراميين، وهي التي ورثها التشكيل العربي/ الإسلامي. وتُعدُّ اللغة العربية أهم اللغات السامية على الإطلاق حسب رأى علماء اللغات السامية، فلو صع استخدام المصطلح للإشارة إلى أحد فإنما يجب أن يشير لنا نحن العرب. ولكن الحضارة الغربية في القرن التاسع عشر لم تكن قد

وصلت إلى هذا المستوى المعرفى بعد، ولهم عذرهم فالمعرفة لا تأتى دفعة واحدة. كما أن الفكر العنصرى الغربى المعادى لليهود كان يحاول استبعادهم بحسبانهم عناصر داخل الشكيل الحضارى الغربى ففرق بين الأريين والساميين وفضًل الفريق الأول على الثانى. فكانت عبارة المعاداة السامية اهذه تعبيراً عن جهل غربى وعن عنصرية غربية وعن صهيونية غربية كامنة تهدف إلى التخلص من اليهود والإلقاء بهم في أرض فلسطين. ونحن نقوم بموضوعية بلهاء بترجمة المصطلح ونقول امعاداة السامية امع أنه كان من المكن بساطة شديدة أن نقول امعاداة اليهود ادون أن نستورد المصطلح المتحيز ضدنا المخاطئ في حد ذاته.

والصراع العربي/ الإسرائيلي يُعدُّ في جانب منه صراعًا على تسعية الأشياء، فالأرض الواقعة بين سوريا والأردن ومصر نسميها انحن فلسطين بينما يسميها الصهايئة واسرائيل، ونحن نسمى سكانها «الفلسطينين» وهم يسمونهم «سكان المناطق» إذ إنه لا وجود لفلسطين ولا للفلسطينيين في المصطلح الصهيوني، ونحن نسمى الوجود الصهيوني في فلسطين «الاستعمار الاستيطاني الإحلالي»، ونحن نصف هذا الوجود بأنه «اغتصاب» وهم يسمونه عودة لأرض الميعاد»، أو «أرض الأجداد». وقد تنب الصحفي الإسرائيلي روبت روزنبرج لهذا الجانب في الصراع فقال في مقال له في الجيروساليم بوست تحت عنوان وينامون بعمق في إسرائيل» «قل لي كيف تصف المناطق وراء الخط بوست تحت عنوان وينامون بعمق في إسرائيل» «قل لي كيف تصف المناطق وراء الخط اللي تقدين الشعن المنافقة إعلامية موقعة؟ معرومة؟ مماوة ؟ يهودا والسامرة وغزة؟ قل لي كيف تصف الأحداث التي تقع هناك وسأقول لك من أنت: اضطرابات عادية؟ شغب؟ هيجان؟ قمع؟ مبالغة إعلامية موقعة؟ حرب؟».

والمصطلحات لا توجد في فراغ وإنما داخل أطر إدراكية تُجسد نماذج معرفية. وقد وقعت آخر محاولة لسلب الإنسان العربي حقه في تسمية الأشياء بحسن نبة حينما طالب بعض الكثّاب العرب إسقاط كلمة «انتفاضة» ذاتها وإحلال كلمة «ثورة» محلها لأن الثورة في تصورهم هو عمل أكثر عنفًا وجذرية من الانتفاضة. ونحن لا نعترض على كلمة «ثورة» بوصفها تسمية عامة لما يحدث هناك وتجمع بينه وبين الظواهر المماثلة في التراث العالمي، ولكننا ترى أن للانتفاضة خصوصيتها التي يجب أن نعبر عنها. ولو حللنا تفكير الكثّاب الذين يعترضون على كلمة «انتفاضة» لاكتشفنا أنهم متأثرون بالتراث اللغوى والمعرفي الغربي وتقبلوه بوضوعية مادية بالغة، وهو تراث يرتب المحاولات الإنسانية لرفض القهر ترتبدًا هرميًا يستند إلى التجربة التاريخية لدى الإنسان الغربي، حيث يوجد

فى قاعدة الهرم «أعمال الشغب riots»، تعلوها «التمردات insurrections» ثم «العصيان rebellion»، وأخيرًا توجد فى قمة الهرم «الثورة revolution» بكل ما تحمله الكلمة من معانى الانقطاع الكامل والرفض التام للنظام القديم وطرح رؤية جديدة.

الواقع أن هذه التقسيمات اللغوية نابعة لا من عبقرية اللغات الأوربية وحسب وإغا من التجربة الحضارية التاريخية الغربية ذاتها حيث توجد عدد من الانقطاعات الكاملة: كان عصر النهضة رفضًا للعصور الوسطى ورفضًا للدين والكنيسة. . وهناك كذلك الثورتان الفرنسية والبلشفية وهما تجربتان تاريخيتان ليس لهما ما يشبههما في التشكيلات الحضارية الشرقية، فهما يشكلان ما يشبه الانقطاع الكامل عما مبيق؛ يشكلان هدمًا كاملاً للنظام القديم، ورفضًا جدريًا للدين وللقيم الأخلاقية المرتبطة به ويطرحان رؤية جديدة للعالم والإنسان . وكل هذا أمر مفهوم في إطار التاريخ الغربي، وعلينا فهمه واحترامه.

ويدو أن التغيير داخل التشكيلات الحضارية الشرقية يأخذ شكلاً مغايراً يحتفظ بقلر من الاستمرارية (ربما بسبب الامتداد الزمنى لهذه التشكيلات وكنافتها التاريخية). فالثورة الماوية في الصين، رخم كل ديباجاتها الماركسية اللينينية، احتفظت بكثير من التقاليد الصينية، سواه على مستوى العقيدة أو السياسة. وانتقال البابان إلى العصر الحديث تم في إطار الحفاظ على التراث والهوية (مما حدا بيعض علماء الاجتماع أن يطرح مصطلح ارأسمالية إقطاعية الميض النظام الاقتصادى الباباني). وكذلك فقد طرح الإسلام نفسه دينا توحيديا جديدا لا يشكل انقطاعاً عن الأديان التوحيدية التي سبقته بل استمراراً لها وتصحيحاً لمسارها. وأعتقد أن الشرق الإسلامي ظل يتمتع بقدر كبير من الاستمرارية حتى نهايات القرن التاسم عشر.

والواقع أن كلمة «انتفاضة امناسة تماماً للتعبير عن هذه الاستمرارية ، فهى مشتقة من فعل انفض » . فنقول مثلاً للعمل المناهض انفض الثوب ، بعنى «حرَّكه ليزول عنه ما علق به . ولعل هذا وصف دقيق للعمل المناهض للاستعمار الاستبطائي الصهيوني الذي لم يضرب جذوراً في تربتنا الجفرافية والتاريخية ، فهو مثل الغبار الذي علق بالثوب الفلسطيني ولم يمس الجوهر . ويقولون أيضاً «نفض المكان» أي انظر جميع ما فيه حتى يعرفه » ، وهذا تكتيك معروف لذي شباب الانتفاضة . ويقولون أيضاً «نفض الطريق» أي «طهره من اللصوص» . ويقال «النفضة» ، وهي الجماعة الذين يبعثون في الأرض متجسسين لينظروا هل فيها عدو أو خوف ، وهذا أيضاً تكتيك أخر للمنتفضين . وتحمل الكلمة أيضاً معاني الخصوبة فيقال : «نفض الكرم» أي «تفتحت عناقيده . ويقال ، وهذا

هو الأهم، «نفضت المرأة» أى «كشر أولادها»، و«المرأة النفوض» هي المرأة الكشيرة الأهم، «نفضت المرأة الكشيرة الأولاد، أى المرأة التي لا تكف عن الإنجاب مثل الأنثى الفلسطينية، وانظر كذلك إلى تعبير مثل «نتفض عنه الكسل» و«نفض عنه الهم» وكذلك «انتفض واقفًا» وهي كلها اصطلاحات تعني أن ما يحدث الآن كان هناك دائمًا، لكنه كان متواريًا وحسب.

ونحن لا نرفض فى الواقع كل المصطلحات والكلمات الغربية ، ولا نطالب بضرورة اتخذ «بدائل اعربية لها، لكتنا نرفض الموضوعية المادية المتلقية ، فهذا فى تصورى تردًّ كامل وتقبُّل موضوعي مادى غير مشروط للنموذج المعرفى الغربي ، بل ويساهم فى ترويجه ، إذ إنه يعطيه وجهاً عربياً إسلامياً يخبئ واقعاً غربياً . وهذا المرقف يشبه من بعض الوجوه مهندس الديكور الذى يبنى شقة غربية من جميع الوجوه ، ثم يضيف لها قطعة «أرابيك» أو «ركنا عربيا اليصلك بتلابيب هوية آخذة فى التأكل . نحن لا نتحدث عن بدائل (وكأن المصطلحات قطع غيار) وإنما نطالب بمنهج جديد فى تناول الظواهر وفى تسعية الأثبياء .

وعلى أي حال، فإن ظاهرة «الثورة» يمكن أن ندرسها داخل التشكيل الحضاري الغربي وداخل التشكيلات الأخرى، وأن ندرك مضامينها الكثيرة وقوانينها المتوعة (فالثورة ليست ظاهرة طبيعية بسيطة لها قانونها المادي العام)، وأن نتفاعل معها ونأخذ منها دون أن نتخلى عن خريطتنا المعرفية . إننا نحترم خصوصيتنا مثلما نحترم الخصوصية الغربية وكل الخصوصيات الأخرى التي سندركها. وفي تصوري أننا من خلال إدراكنا لخصوصيتنا سندرك خصوصية الآخرين. ولا شك في أن اصطلاح اثورةا، كما هو متداول، يسم إما بكثير من العمومية وإما بكثير من الالتصاق بتجربة الغرب في تمرده على الظلم، ولذا فهو لا يصلح لوصف التجارب المغايرة بسبب عموميته الزائدة وخصوصيته المتطرفة، أي أنه ليس اصطلاحًا علميًا بالمرة، بل ويمثل محاولة لفرض مفاهيم واصطلاحات من التاريخ الغربي على أحداث التاريخ العربي. إننا يجب أن ننطلق من خصوصيتنا عند دراسة التجربة الغربية في الثورة (وفي النكوص عنها. . . وإلا فيم نفسِّر ما حدث في الاتحاد السوفيتي؟). ويجب علينا أيضًا أن نتفاعل مع هذه التجربة دون أن نضطر إلى أن نطلق على «الانتفاضة)(بكل ما تحمله من معاني الخصب والاستمرار والتجذر الوائق من نف،) اسم فثورة (بكل ما تحمله هذه الكلمة من معانى الانقطاع والبداية الجديدة). يجب علينا أن نفعل ذلك دون أن نفصل الانتفاضة عن التراث الثوري الإنساني الذي لا تشكل التجربة الغربية فيه سوى جزء من كل.

إن الثورة انقطاع ، أما الانتفاضة فعودة لما سبق واسترجاع للهوية التى ملبت حتى تصبع السرائيل ، مرة أخرى «فلسطين» كما كانت دائمًا عبر التاريخ ، وكما متكون بإذن الله فى المستقبل . وفى اختيارهم لكلمة النفاضة ، وضع المناضلون الفلسطينون يدهم على واحدة من أهم خصائص تحركهم التاريخى المبارك ، وهو تحركهم داخل إطار الهوية التى تمتد من الماضى عبر الحاضر إلى المستقبل ، ورفضهم للتبعية السياسية والاقتصادية والارداكية . ولا يمكننا أن ننسب لشباب الانتفاضة الذين اختاروا المصطلح المعرفة الدقيقة بكل هذا والإدراك الواعى له ، ولكننا لا يمكن أيضًا أن ننكر إحساسهم الحضارى السليم بلحظتهم التاريخية أو ارتباطهم المباشر بترائهم أو إعراضهم النفسى والمعرفى عن النموذج بلحظتهم التأرين. لقد آثروا أن يحملوا علم الانتفاضة بكل المدلولات العميقة والدالة لكلمة «انتفاضة» التى لا نظير لها في المغات الأوربية . ولا شك في أنهم ، في العالم الغربي ذاته ، أدركوا خصوصية الانتفاضة ، ولذا فإنهم يكتبون الكلمة كما هي بحروف لاتينية دون محاولة للبحث عن مرادف لها في معجمهم اللغوى.

والواقع أن موضوعية المادية المتلقية تؤدى إلى التنبُّل المباشر للأفكار والمعلومات وإلى التبعية الإدراكية. فهل الغاتية، بحسبانها مضاد الموضوعية هى المخرج؟ للإجابة عن هذا السبوال، نحاول تعريف مصطلع «ذاتى». والذاتى هو «الفردى»، أى ما يخص شخصاً واحدا، والذاتى في الميتافيزيقا هو رد كل وجود إلى الذات، والاعتداد بالفكر وحده، أصال النفكر وحده، أصال النفكر وحده، أصال أحكام الذات، ولذا فإنه لا يمكن أن توجد حقيقة مطلقة. وإن وصف شخص بأن تفكيره «ذاتى»، فإن هذا يعنى أنه اعتاد أن يجعل أحكامه مبنية على شعوره وذوقه. ويطلق لفظ «ذاتى» توسعًا على كل ما كان مصدره الفكر لا الواقع، ومه «الأحكام الذاتية» (مقابل «الأحكام الذاتية» (مقابل «الأحكام الذاتية الخاصة وقوقه. ويحسب الرقية الذاتية، فإن معرفتنا بالواقع (عن طريق خبرتنا الذاتية الخاصة وغيبننا الفريدة ووعينا وإدراكنا) محدودة تمامًا. وبالتالى، فإن الرؤية الذاتية لا يمكنها أن تؤدى إلى قيام العلم ولاحتى إلى التواصل بين البشر.

## التفسيرية،

التلقى الموضوعي المادي للمعلومات يؤدي إلى تراكم المعلومات الصسعاء التي لا تقول شيئًا والتي تخفي كثيرًا من الروى والتضمينات الفلسفية والمعرفية المتحيزة، كما أن المعرفة الذاتية لا تفيد كثيرًا في عملية معرفة العالم الخارجي . . فكيف يمكن فك هذه العقدة؟ كيف يمكن التوصل إلى معرفة دقيقة وواعية للعالم الخارجي في ظل هذه المفارقة المعرفية؟ لابد أن نبذأ برفض مصطلحى افذاتي، واصوضوعي، اللذين يؤديان إلى عملية الاستقطاب هذه: عالم موضوعي مادي لا قسمات له ولا ملامع ولا معنى، وذلك في مقابل رؤية ذاتية منغلقة غامًا على نفسها لا علاقة لها بالعالم للحيط بنا. وعلى ذلك، فإن معيارنا لا ينبغي أن يكون الدقة أو كم المعلومات أو مدى مطابقة معلوماتنا للواقع وإنحا المقدرة التغسيرية للمصطلح أو الأطروحة . فإن كان المصطلح قادرًا على تفسير عناصر الواقع بتبايناته وتشابكاته فهو المكثر تفسيرية (وهي عبارة تحل محل مصطلح «موضوع»)، وإن أثبت المصطلح قصوره التفسيري فهو «أقل تفسيرية» (وهي عبارة تحل محل مصطلح «موضوع»)،

وعلى ذلك، فإن «التفسيرية» تتمود على كلِّ من موضوعية المادية المتلقية والذاتية المغلقة، فيهى تنطلق من تقبيل ثنائية الإنسسان والطبيعة/ المادة وبالتالى ثنائية الذات والموضوع، ولا تحاول إلغاءهما وإنما تحاول الوصول إلى المنطقة التى تلتقى فيها الذات بالموضوع، فهى تستعيد الفاعل الإنسانى فى كل ثنائياته: فى قوته وضعفه، وفى بُبله وخسته، وفى جمالة وفى بُبله وخسته، وفى جمالة وفى تحضوعه لجسده وفى تجاوزه له. ويمكننا أن نحدد السمات الأساسية للمنهج التفسيرى ومنطلقاته فيما يلى:

١- الظاهرة الإنسانية مختلفة بشكل جوهرى عن الظاهرة الطيعية المادية، ولا يوجد قانون عام واحد أو عدة قوانين تسرى على كل من الظواهر الإنسانية والطبيعية/ المادية. فالمكونات التراثية والمنفسية للظاهرة الإنسانية تجمل من المستحيل التوصل لمثل هذا الفانون. فكل إنسان له منحناه الخاص، كما أن المظواهر الإنسانية المتماثلة تختلف باختلاف الزمان والمكان...

٢- العقل الإنساني ليس كيانًا ماديًا وكمّا سلبيًا متلقيًا، بل هو كيان مبدع له مقدرات توليدية. والواقع بدوره ليس كمّا ماديًا بسيطًا جامدًا، فهو مستويات مختلفة ودواثر متناخلة متصلة منفصلة، ولكل ظاهرة متحناها الخاص وفرادتها.

٣- العلاقة بين العقل والواقع ليست علاقة بسيطة ولا آلية. فالذات، بما تحمل من أساطير وهموم وأوهام وخيال وأيليولوجية ونوايا وذكريات، عنصر أساسى في عملية الإدراك. وإفصاح المدرك عن إدراكه ليس أمراً بسيطا.

٤- لا يمكن دراسة ظاهرة الإنسان والظواهر الإنسانية مثلما نرصد الظواهر الطبيعية، ولا

يمكن أن نسجل سلوك الإنسان فردا أو جماعة كما نسجل سلوك النملة وجماعات النمل. ولذا، لا يمكن الاكتفاء بدراسة السلوك الخارجي للإنسان، بل لابد من فهم دوافعه الداخلية (وكما أسلفنا، فإن ثمة فارقًا بين الحجر والطفل اللفين يسقطان من عل، وبين قطعان الأغنام ورياض الأطفال، وبين الطبيعة/ المادة والإنسان). فمثل هذه الرؤية القاصرة (بغض النظر عن لا إنسانيتها المقينة) هي رؤية غير دقيقة لأن الدوافع (خيَّرة كانت أم شريرة)، وأشكال الوعي (مهما يكن زيفها وانفصالها عن الواقع المادي)، والمعني (أي الدلالة الداخلية التي يراها الإنسان فيما يقع له من أحداث وفيما يحيط به من ظواهر) مهما تكن سطحيته أو عمقه، تشكل جزءا أساسيًا من الراقع الإنساني.

٥- التفسيرات السريمة المباشرة تختزل الظواهر في بُعد واحد روحي أو مادى، وهي لا يمكن أن تقدم تفسيراً كافيًا للظواهر الإنسانية. ولذا، لابد من بذل المحاولة للتركيب المستمر بدلاً من السقوط في صيغ اختزالية (وإن هي إلا كذا»)، ولابد أيضًا من تنويع المقولات التحليلية التي يمكنها أن ترصد الشيء ونقيضه. وأن تصل إلى النماذج الكامنة في الخطاب أو وراء الظواهر.

٦- لا يمكن الاكتفاء باستعادة الفاعل الاقتصادى أو الاجتماعى أو الجسمانى أو الطبيعى وحسب، أى الفاعل الإنسانى فى علاقته المادية المباشرة مع واقعه المادى، أو فى علاقة مع الملابسات المادية (الاجتماعية أو الاقتصادية . . . إلخ) المحيطة به ، وإنما يجب استعادة الفاعل الإنسانى، الإنسان الإنسان، أى الإنسان بكل تركيبيته وأسراره وفاعليته وإيداعه التى تجعله يتجاوز بيته المادية الطبيعية المباشرة وتجمل من المسير رده فى كليته إليها، فهو كائن قابل للانتصار والانكسار من الداخل والخارج.

لا مواجهة الواقع (المادى والإنسانى) بصيغ لفظية وقوالب إدراكية جاهزة وصور غطية وثنائيات صلبة (صالب/ موجب، معنا/ ضدنا) تؤدى إلى تقبل ما هر قائم دون تساؤل أو إلى اختزاله إلى ما نعرفه عن الظاهرة، عما يحول دون توسيع الأفق وإدراك الظاهرة فى خصوصيتها. ولذا، لابد من النظر للظواهر بطريقة مستقلة بحيث نرصدها كما نراها نحن فى كل تركيبيتها وتنوعها وكما ندركها نحن لاكما يدركها الآخر أو كما يصورها لنا، ولابد من الاقراب من الظواهر بعقل متفتح لا يخشى من الاجتهاد فى محاولة تجريد الحقيقة من جماع الحقائق ومن كم التفاصيل المتناثرة (الموضوعية المادية) التي يواجهها.

٨. لابد أن يبتعد الباحث عن التعميم الكاسح الذى لا يفيد كثيراً فى الفهم المتعمق للظاهرة ولا تقدم خريطة تفصيلية تشمل كل أبعاد الواقع التى تنفعنا فى المعارسة اليومية. هذا لا يعنى رفض التعميم بل يجب ألا نصدى ما يقوله بعض التجريبيين والوضعيين (فى العالم الغربي بالأساس) من أن التعميم والتجريد أمران يجب الابتعاد عنهما بقدر المستطاع ومن أنهما يجب أن يستندا إلى التجريب وحده وإلى ما يدرك بالحواس الحمس وحسب. إن التجريد والتعميم أمران أساسيان وضروريان للفكر الإنساني فنحن نقول فأخلاقيات العالم الغربيء أو «الرومانيية» أو حتى «الصهيونية» فإننا نكون فندن نقول فأخلاقيات العالم الغربي، أو «الرومانية» أو حتى «الصهيونية» فإننا نكون أد كرنا من خلال تعميمات واستخدمنا مقولات ليس لها أساس تجريبي ولا يمكن أد ندرك العالم ونصنفه ونعرفه إدراكها بالحواس الخمس وإنما توصلنا لها من خلال ثماذج عقلية افتراضية تساعدنا على تصنيف معطيات الواقع، وهي مقولات لا يمكن أن ندرك العالم ونصنفه ونعرفه ونتعرفه ونتعامل معه دونها. ويدون تعميم، لا يمكن أن يكون هناك إبداع. فمن خلال التعميم (وتجريد النعاذج الكامنة) نصل إلى علاقات الأشياء كما ندركها من خلال تجاربنا ونصل إلى تعريفات يمكن أن تنضوى تحتها.

بل يمكننا القول إنه بدون المقدرة على التعميم والتجريد الخلاق لا يمكن أن نحقق أى تمرر من الواقع المباشر، وواقعنا العربي -أى حاضرنا - هو واقع ساهم الغرب فى صياغته عن طريق جيوشه وسلعه ومفاهيمه . وإذا استمر الآخرون فى القيام بعملية التعميم بالنيابة عنا، من خلال تجاربهم هم ومن خلال إدراكهم، فإنهم سيلقون علينا بمقولاتهم جاهزة إما أن نقبلها فنخضع لرؤيتهم فنسقط فى «إمبريالية المقولات»، أو نرفضها فنقف فى مهب ربح التفاصيل المتناثرة .

ومن أهم الأمثلة على ما نقول تعريف كلمة «قومية» أو «أمة» كما هو شائع في العلوم الاجتماعية. هذا التعريف ناتج عن التشكيل الحضارى الغربي في القرن التاسع عشر، أفرزته الحضارة الغربية الصناعية الرأسمالية (والاشتراكية) بعد قرون من الحروب بين كل دول ومقاطعات أوريا، وأعقب تبنيه عدة حروب صغيرة وحربان عالميتان تمت كلها في إطار هذا المفهوم. وقدتم تصدير هذا التعريف لنا ولكل دول آسيا وإفريقيا - وبدأنا نحكم على أنفسنا وعلى تجربتنا الحضارية من منظوره، بل وبدأ بعضنا يتحدث عن «الشعوب المعربية» أو عن «الشعوب المتحدثة بالعربية» يحسبان أننا لسنا أمة . ولكن من يستخدم مثل هذه العبارات يقول في واقع الأمر إننا لسنا أمة بالمعنى الغربي للكلمة.

لكل هذا، يجب ألا نرفض التعميم بل أن نصر عليه، ولكن على أن يكون منطلقه

جميع التجارب التاريخية والحضارية في كل من الشرق والغرب. بل ويمكن أن يكون التعميم مؤقتًا، وهو أمر مقبول طالما أنه يفسر جوانب من الواقع، وهو ما يسمَّى بالتعريف الإجرائي - أى التعريف المقادر على تفسير جوانب مهمة من الظاهرة موضع الدراسة ولكنه لا يدَّعي أنه تعريف جامع مانع يشمل كل الظواهر المماثلة.

إن ما يجب أن يحدد موقفنا ليس هو مدى دقة التميم أو مدى تطابقه مع الواقع بشكل مجرد وإنما مدى مقدرته التفسيرية و ملاءمته للمستوى التحليلي الذي اختاره الباحث لنفسه، أى مدى ملاءمته للواقع الذي يجرى تفسيره بحيث يمكن الوصول إلى مستوى تعميمي معقول يمكن قراءة الواقع المركب من خلاله. وضبط المستوى التعميمي أو التخصيصي يشبه في الواقع ضبط التجارب العملية. فلو كان الحديث عن معدل الجريمة في مدينة ألمانية في القرن التاسع عشر فإن المستوى التحليلي لا يسمع بالحديث عن الحضارة الغربية إلا بوصفها عنصرا واحدا من بين عناصر أكثر خصوصية ومباشرة. ولكن لو كان الحديث عن «أزمة المجتمع الحديث» فإن الحضارة الغربية تصبح مقولة أساسية ومستوى تعميمياً مقبولاً لأنه يتفق مع المستوى التحليلي، أي أن مستوى التجريد لابد أن يتطابق مع المستوى التحليلي.

وهذا في تصورنا هو مشكلة البنيويين الذين يجابهون الظواهر مسلحين بنماذج رياضية كمية، ويحاولون الوصول إلى مستوى تجريدى عال ومعادلات رياضية يطبقونها على النصوص والظواهر بغض النظر عن المستوى التحليلي وبغض النظر عن طبيمة الظاهرة، ولا من ولذا فإن مثل هذه النماذج غير قادرة على التعامل مع خصوصية الأعمال الأدبية، ولا مع تاريخية الظواهر الاجتماعية، ولا مع الإنسانية المركبة للإنسان. ونحن لا ننكر هنا جدوى المستوى التجريدى العالى، مهما بلغ ارتفاعه، ولكننا نبين عدم جدواه بالنسبة لمستويات غيلية تكون خصوصية الظاهرة وتاريخيتها أكثر أهمية من جوانبها العامة التي تشترك فيها مؤلما أخرى، قال الرسول صلى الله عليه وسلم «لا فضل لعربى على عجمى إلا بالتقوى»، مؤكداً على تساوى كل البشر وعلى إنسانيتهم المشتركة، وبذا تصبح التقوى مقياساً واحداً ينطبق عليهم كلهم في كل زمان ومكان. ولكنه، مع هذا، أكد على هوية كل منهم، وهي هوية لها خصوصيتها وتاريخيتها. فتوجه للعربي وللعجمي ولم يطلب من أي منهما التنازل عن هذه الهوية.

٩-منهج الموضوعية المادية المتلقية يترجم نفسه إلى رصد سطحى ومباشر للظواهر وإلى
 حشد لكم هائل من المعلومات ورص الأفكار جنًا إلى جنب، ولذا نجده يفرز ما أسعيه

والفكير الضمونى أو المعلوماتى، وهو تفكير لصيق بالمعلومات التى يتلقاها الباحث ويسطح الظواهر التى يعرصها ولا يحاول تجاوزها. ولذا فإن النظم التصنيفية ذات الطابع المضمونى ليست جيدة ولا مفيدة. إن التفكير المضمونى يبدأ عادةً من الشواهد الملموسة والقرائن الجزئية. أى من مكونات المضمون أو العناصر المختلفة له، ولذا فهو يظل حبيس هذا المضمون وحبيس الأجزاء، لا يمكنه أن يصل إلى الكل إلا بصعوبة بالغة. وحين يصل إلى هناك، يصمب عليه أن يربط بين هذا الكل وكليات أكشر تجيداً، لأن عيونه مستقرة داتمًا على الشواهد والقرائن والاستشهادات الجزئية المتناثرة الملموسة. فالتفكير المضمونى ويحدق ولا يحلق (على حد قول جمال حمدان) ولا يمكن أن يصل إلى الكليات. ومن ثم، لا يمكن لمثل هذا التفكير أن يأتي بأطروحات بمدينة خلاقة، بل إنه يمثل حجر عثرة في طريق الإبداع، فالإبداع بالأساس اكتشاف للملاقات جديدة بين الأشياء. بل إن الهوية الحقيقية لأى شيء توجد ليس فيه في ذاته أو في عناصره المختلفة وإنما توجد داخل شبكة مركبة من العلاقات بين هذه العناصر، ولا يمكن المساولة تفسيرية اجتهادية تنجاوز المضمون المباشر بكل وحداته المتناثرة.

وأعتقد أن المرضوعية المتلقية والتفكير المضمونى المعلوماتى قد استشريا فى نظامنا التعليمى الذى أصبح يركز على المضمون وعلى حشد المعلومات بدلاً من التركيز على مناهج البحث وطرق التحليل. وقد تدهور الأمر بحيث أصبحت العملية التربوية عبارة عن الملاء المعلومات على الطلبة وتبسيطها وطبعها فى مذكرات. ثم انحدرت العملية التربوية قامًا حينما أصبح الهدف منها هو تزويد الدارس بكم المعلومات المطلوبة لاجتياز الامتحان (ومن هنا ظاهرة الدروس الخصوصية). وعلى مستوى الدراسات العليا، حينما يختار أحد الدارسين موضوعًا للبحث، فهو يصنف على أساس الموضوع، ولذا حينما يختر أمن قبل، وكأن المسألة هى رصد للمضمون وليس منهجًا فى الدراسة يغير كثيراً من التاثيم.

على النقيض من هذا يقف المنهج التفسيرى، فهو لا يهدف إلى حشد أكبر قدر محكن من المعلومات ورصدها في ذاتها بطريقة سلبية متلقية (فالحاسوب يقوم بهذا على أكمل وجه) بل ينطلق من إدراك أن ما يرصده بشكل مباشر هو مجرد مادة خام، وبالتالى فإن الأوام والإحصاءات ليست نهائية. ومن هنا فإن المنهج التفسيرى يحاول تجاوز المضمون الواضح المباشر والمعلومات المتراكمة ويهدف إلى أن يصنف المعلومات وينظمها ويحدد

الجوهرى والهامشى منها ثم يضعها داخل غط متكرد ، وأن يرصد العوامل المكونة للظاهرة الإنساني في الإنساني في الإنساني في المتاخل الإنساني في المتاخل الإنساني في المتاخل الإنساني في الحتارج المادى ، وتأثير المذاتي في الموضوعي في الذاتي . كل هذا يتم بهدف اكتشاف العلاقات التي تكون الظاهرة حتى يمكن تفسيرها (وهذا ما لا يمكن للعاسوب أن يقوم به) ، وصولاً إلى بنية الفكر أو الظاهرة وأبعادهما المعرفية والعلاقات الكامنة التي تشكل هويتهما ومنحناهما الحاص .

١- رغم رفض المنهج التفسيرى لكل من الموضوعية المادية المتلقية والذاتية المنطقة، ورغم محاولته تجاوز عقدة الذاتية والموضوعية، فإن الباحث الذى ينحو منحى تفسيرياً يجب أن يفصل وبحدة (على مستوى التحليل) بين الوصف والتقييم. فالواحد مختلف عن الآخر، فالوصف يتطلب نوعًا من الإسكات المؤقت للعواطف الذاتية لدى الإنسان، ونوعًا من التجرد المؤقت والتاكتيكي من القيم، ونوعًا من الرفض المؤقت طحاكمة الأثياء والظواهر من أي منظور أخلاقي أو فلسفي.

ولنضرب مثلاً: نحن نصنف الصهيونية والنازية على أنهما حركتان ادومانسيتانا، فكل من الصهيونية والنازية يؤمنان بقدرة العقل (اليهودى أو النازى) الخلاق على إعادة صياغة الواقع انطلاقاً من مجموعة من الأساطير ولدها خيال المفكرين الصهاينة والنازيين الذين يرفضون فكرة العقل المادى ويؤكدون أهمية الأسطورة والوجدان واللاوعى. والصهيونية والنازية يدوران في إطار صورة مجازية عضوية، ويطرحان تصوراً لمطلق كامن في المادة، وهما يشكلان عودة لما يتصورانه عودة للطبيعة، كما أنهما يجعلان من فرادة الأمة أساسًا لشرعية مطالبتها بأرضها (المقدسة). ونظراً لأن كل هذه الموضوعات التي يؤكدها الفكران النازى والصهيوني هي موضوعات محورية في الفكر الرومانسي، فقد صنفنا الصهيونية والنازية على أنهما حركتان رومانسيتان. وعلى الرغم من هذا، يجب أن نين أن هذا مجرد تصنف وتوصيف لهما ولا يعنى بأى حال رفضاً أو قبولاً لأيً منهما، كما أنه لا يتضمن حكماً قبميًا على الرومانسية.

١ - هذا لا يعنى إلغاء العواطف والقيم في حملية التفسير. فالعملية التفسيرية المركبة تتطلب تفاعل الذات الإنسانية المركبة (العقل - العاطفة - الأحاسيس - الخيال) مع الواقع في كل تركيبيته. وبعد الانتهاء من عملية التفسير، يمكن أن نقيم الظاهرة أخلاقياً. لكننا، حين نفعل ذلك، يجب أن نكون مدركين للمنظومة القيمية التي نتطلق منها والفلسفة التي تصدر عنها، ويجب أن نعرف أن الحكم القيمي هو في نهاية الأمر حكم يحوى داخله شرعيته، ويلى عملية الرصد والوصف والتفكيك

والتركيب. فإن قام الباحث بالحكم على ظاهرة ما من منظور أخلاقي ما فإنه يجب أن يدرك أنه يفعل ذلك لأنه قمومن عبه لم المنظومة وأن منطق الحكم (الذاتي) مختلف عن منطق الأشياء (الموضوعي). ولعل هذا الموقف يمكِّن الباحث من الانفتاح على العالم دون أن يفقد هويته وقيمه ؛ إذ يمكنه ، في هذه الحالة ، أن يقوم بقراءة عمل أدبي ما فيصفه ويحلله ويبين بنيته والصور المجازية المتواترة فيه ومعناه وارتباط شكله بمضمونه، يل ويوسعه أيضًا أن يهن مواطن الجمال فيه يوصفه عملا أدبيا وأن يوبطه بالتقاليد الأدبية التي يصدر عنها \_أي أن يقوم بعمله بوصفه ناقدا أدبيا. ثم بعد أن يتهي من الرحلة الأولى هذه، يتقل إلى المرحلة التقييمية التي يتحدث فيها بوصفه إنسانا مركبا، فالقيم التي وردت في العمل، الذي قام بتحليله وتوصيفه وتقييمه بوصفه ناقدا أدبيا، قد يرفضه بوصفه إنسانا يحمل لواء قيم أخلاقية معينة لأن هذا العمل بجد قيمًا، قد لا تفق مع قيمه بوصفه إنسانا. ويهذا، لن يضطر الباحث المؤمن بقيم أخلاقية معينة إلى رفض دراسة عمل ما أو ظاهرة ما لأنها منافية للدين والأخلاق، وإنما سيدرسها بموضوعية اجتهادية ثم يقيمها من منظوره. وقد يقال إن في هذا تناقضًا مع الذات، ولكننا نرد بالقول بأن في هذا تقبلا لحقيقة أساسية هي أن الواقع الإنساني مركب يحتوى على بنى منداخلة غير مترابطة . وحبث إنه لا توجد علاقة حتمية بين الجمال والخير وبين القبح والشر، فإن علينا أن نتقبل تعدد البنيات فنصف ثم نقيِّم.

11- ينطلق المنهج التفسيرى من الإيمان بأن إدراك الإنسان للواقع وأوهامه عن نفسه وعن الآخرين لا يتحكم تماما في سلوكه، فالفكر الذي يحرك إنسانًا ما لا يتطابق مع سلوكه، فالنظرية تختلف عن الممارسة، والواقع المركب يمكن أن يقوض من أوهام الإنسان ويمكن أن يدعمها. كما أن هناك دائمًا نتائج غير متوقعة من الفعل الإنساني، بحيث يمكن أن تكون الشمرة خلاف القصد. لهذا، فإن التصور القاتل بأن ثمة تطابقًا كاملاً بين الإدراك والنج والفكر من ناحية والواقع والتيجة من ناحية أخرى يسقط فيها النموذج السلوكي المادي أخرى يسقط في نفس الواحدية والاختزالية التي يسقط فيها النموذج السلوكي المادي الذي يُنكر أهمية الإدراك تمامًا، فاخر أهمية الواتع المادي والثاني يُنكر أهمية الإدراك الإنساني. وما نطرحه نحن أمر مغاير تمامًا، فنحن نذهب إلى أن سلوك الإنسان مركب للغاية تملده عدة عناصر متماخلة من ينها إدراك الإنسان لواقعه وأوهامه عن نفسه وعن الأخرين، وأن الإدراك الإنساني لا يؤدي إلى سلوك بعبته وإنما يخلق تربة خصبة تزيد من احتمالات أن يسلك الإنسان سلوكًا بعينه دون غيره. فالعلاقة بين السلوك والإدراك مي تصورنا علاقة احتمالية.

١٣-الواقع الإنساني (أو التاريخي أو الاقتصادي) مكون من عناصر وأنساق مختلفة ليست مترابطة بشكل عضوى أو حتمى، إذ توجد بينها مسافات، ولذا يمكن أن نجد داخل ظاهرة ما عناصر متناقضة. كما أن العناصر الاقتصادية في مجتمع ما قد تكون فاعلة في وقت ما، ينما يمكن أن تكون العناصر المقائدية أكثر فعالية في وقت آخر، أى أنه لا توجد أولوية سبية لأى عنصر على وجه التحديد وشكل مستى. وعلى هذا، فإننا يجب أن نؤكد على أن العلاقة بين الفكر والسلوك أو بين العناصر الفكرية والاجتماعية وغيرها من العناصر الأخرى في المجتمع لبست علاقة سببية وإنما علاقة احتمالية سبية فضفاضة (أ تؤدى في معظم الأحيان إلى ب، وقد تؤدى إلى جرتحت ظروف أخرى)، ولذا نجد أن بنية فكرية أو حضارية ما قد تؤدى إلى شيء ما وعكسه. فالرومانسية، على سبيل المثال، ساهمت في البعث الديني في أوربا وفي بعث الإيمان بفكرة الجماعة العضوية المترابطة (جماينشافت)، على عكس المجتمع الحديث الذي تراه النظرية الرومانسية بحسبانه مجتمعا ذريا تعاقدياء الروابط فيه خارجية وليست عضوية (جيسليشافت). ولكن الرومانسية أفرزت أبضًا الفردية المتطرفة والنيتشوية والصهيونية ومعظم النبريرات الفلسفية الإمبريالية. وقد أدت الثورة الصناعية هي الأخرى إلى ظهور نقيضين: الفردية الكاملة والجمعية المفرطة أو الشمولية. ولنفس السبب، نجد أن مجتمعًا عنصريًا مثل التجمع الصهيوني يمكن أن يكون رومانسيًّا في رؤيته لنفسه ولفلسطين عمليًّا في سلوكه. والمجتمع النازي مثل آخر على مجتمع تبني أسطورة عنصرية وحولها إلى حقيقة من خلال التكنولوجيا.

لكل هذا، لا يمكن مواجهة مثل هذا الواقع المركب بسالية تفسيرية واحدة، ولا يمكن أيضًا محاولة تفسيرية واحدة، ولا يمكن أيضًا محاولة تفسيره من خلال مثل هذه المتنالية، فالعملية التفسيرية تتطلب صياغة مساليات نقوم بتجريدها من الواقع القائم أمامه، أو مساليات احتمالية (إذا كان وأه إذا والمرابع المن خلال تضاعله مع كل من الواقع القائم والكرامئة فيه والظروف المحيطة به.

١٤ - الفكر ليس مجموعة من الأفكار، بل هو بنية متكاملة توجد في سياق أفكار أخرى وفي سياق الممارسات التي يقوم بها حاملو هذا الفكر، وهي بنية عائلة لبني اجتماعية واقتصادية وأخلاقية سائدة في المجتمع. فالفكر النازي إن قُرئ بمعزل عن الممارسة النازية فإنه سيبيدو فكراً قومياً رائعاً. وقد كتب النازيون على أحد معسكرات الاعتقال (إن العمل سيمنحك الحرية) وهي ولا شك فكرة سامية، ولكن المعتقلين

الذين كانوا يعملون في نظام السخرة كانوا يقرءونها ويشعرون بسخرية الموقف! والفكر الصهيوني يزعم أن ذلك محاولة لبعث التراث اليهودي بين يهود المنفى وحسب وكأن القضية قضية أكاديمية خاصة بالهوية ولم تتسبب في طرد للسكان وتشريد للملايين وغارات تقذف النابالم على مخيمات اللاجئين ومجموعة من المذابح من دير ياسين إلى صبرا وشاتيلا وجنين.

إن المنهج التفسيرى يهدف إلى رصد الظواهر فى خصوصيتها وعموميتها، فى مطحها وأعماقها، ورصد ما هو ظاهر وقائم وما هو كامن وممكن، وهو منهج يحاول رصد الظواهر لا بوصفها أجزاء متناثرة وإنما بوصفها جزءاً من كل، أجزاء تتفاعل بعضها مع بعض ومع الكل وتدور فى إطار السبية الفضفاضة التى يصعب التبؤ بسارها.

٥١- إذا كان الهدف من المعرفة الموضوعية المادية المتلقية هو الوصف والتبوق ثم التحكم الكامل، فإن الهدف من المعرفة في الإطار التفسيري هو زيادة المقدرة التبغية مع إدراك استحالة الوصول إلى معرفة كاملة، وبالتالي الاستحالة الكاملة للتبؤ والتحكم. ولذا فنحن يمكننا أن نسمى المنهج التفسيري «الموضوعية الاجتهادية» (في مقابل «الموضوعية المادية المتحبة في مقابل «الموضوعية المادية»).

والنتائج الإيجابية للمنهج النفسيري (والموضوعية الاجتهادية) كثيرة، من أهمها ما يلي:

١-استرجاع الفاعل الإنساني بكل تركيب ، والعقل الإنساني بكل فعاليه ، مما يعنى رفض
 التلقي السلبي للواقع الخارجي وتفعيل الإبداع وزيادته .

٢-عدم إسقاط معتقداتنا ومشاعرنا على الآخرين، لأننا لو فعلنا ذلك لأضعفنا المقدرة
 التفيرية للنماذج التي نقوم بتركيبها.

حدم الخضوع لإمبريالية المقولات وعدم تقبُّل رؤى الآخر عن نفسه وعنا كما لو كانت
 حقائق طبيعية ونهائية، فلابدأن ننفض عن أنفسنا التبعية الإدراكية.

. 4- الابتعاد عن الدراسة الأكاديسية التى تدرس الشىء فى حد ذاته وتسوى بين الموضوعات وكأن دراسة عدد القطط فى زنجبار يعادل دراسة أثر الانتفاضة فى المجتمع الاستبطانى الصهيونى.

٥- عدم تقبُّل الإحصاءات والأرقام بحسبانها نهائية ، فالباحث المفسِّر المجتهد يبحث عن أغاط متكررة لا عن حقائق متناثرة.

٦- إمكانية رصد التحولات المختلفة التي تطرأ على الواقم وعدم التمسك بالرؤية الشائعة.

٧\_ إمكانية رصد الظاهرة في كل تناقضاتها وتركيبتها وثنائباتها.

٨ البُعد عن التبسيط وعدم السقوط في الاختزالية أو الواحدية السبيية .

9-عدم التأرجع بين العام والخاص من خلال ضبط مستوى التعميم ومحاولة رصد
 النحنى الخاص للظاهرة.

 ١- المنهج التفسيرى سيمكننا من التمييز بين الادعاء الأيديولوجي والنوايا والفكر من جهة والسلوك والممارسة والأداء من جهة أخرى (مع إدراك أن النوايا والإدراك جزء من الواقع).

١ - المنهج التفسيرى الاجتهادى يفتح طاقة من النور، فنحن إن درسنا ما هو قائم وحسب، فإننا سنسقط فى برائن الهزيمة. أما إن رصدنا ما هو كامن وأدركنا ما هو عكن، فإن ذلك سيمكننا من تجاوز واقع الهزيمة القائم الراسخ.

وأعتقد أن خير الأدوات التحليلية لتحقيق أهداف المنهج التفسيري هو تبنى النماذج م صفها أدوات تحليلية.

## النماذج الإدراكية والتحليلية والمرطية،

النموذج هو بنية تصورية يجردها العقل البشرى من كم ماثل من العلاقات والتفاصيل والوقائع والأحداث، فيستبعد بعضها لعدم دلالتها (من وجهة نظر صاحب النموذج) ويستبقى البعض الآخر، ثم يرتبها ترتيا خاصاً وينسقها تنسبة حاصاً بحيث تصبح (من وجهة نظره) مترابطة بشكل بماثل العلاقات الموجودة بالفعل بين عناصر الواقع. وعملية التجريد هذه يمكن أن تتم بشكل غير واع إلى أن تأخذ شكل خريطة إدراكية يستنبطها الإنسان تماماً ويحملها في عقله ووجدانه فتحدد طريقة ومجال إدراكه للواقع الخام المحيط به، فيقوم بتهميش بعض التفاصيل وتأكيد البعض الآخر بحيث يراها هامة ومركزية (وهذا هو مصدر التحيزات الكامنة).

ولنضرب مثلاً بسيطاً: نشرت إحدى الصحف العربية فى صفحتها الأولى خبراً عن اصطلام قطارين فى الهند راح ضحيته ما يزيد على مائة قتيل. وفى الصفحة الأخيرة من نفس العدد (صفحة أخبار النجوم والأخبار المسلية)، جاء خبر عن أن ثُلث أطفال إنجلترا الذين وكدوا فى ذلك العام غير شرعيين. ونما لا شك فيه أن الصحيفة المذكورة قامت برصد الحدثين بطريقة موضوعية، فهى لم تزيف الحقائق وذكرت أعداد ضحايا حادث القارين وأعداد الأطفال غبر الشرعيين بدقة متناهية. ولكن السؤال الذي يطرح نفسه: لم أبرز الخبر الأول في الصفحة الأولى، ووُضع الخبر الثاني في الصفحة الأخيرة؟ أي ما أخريطة الإدراكية الكامنة وراء طريقة تصنيف الخبرين؟ حين طيرت وكالات الأنباء الغربية الخبرين، طيرت الخبر الأول بحسبانه فاجعة والثاني بحسبانه إحصائية مسلية وتبعتها المصحيفة المربية في ذلك بأمانة بالغة. ولكن وكالات الأنباء الغربية، حين صنفت المصديفة المربية في ذلك بأمانة بالغة. ولكن وكالات الأنباء الغربية، حين صنفت المصلين بهذه الطريقة انطلقت من خريطة إدراكية ونموذج معرفي محدد. فحادث القطارين نتيجة فشل تكنولوجي، كما أنه يقع في رقعة الحياة العامة، ولذا فهو فشل حقيقي ومهم من وجهة النظر الغربية وينبغي إيرازه، أما ظاهرة الأطفال غير الشرعيين فهي نتيجة فشل أخلاقي يقع في رقعة الحياة الخاصة، ولذا فهو غير مهم بالمرة ويتم نهميث بخصوصا وأن الأسرة أصبحت مؤسسة غير مهمة في العالم الغربي. وقد قامت تهميشه، خصوصا وأن الأسرة أصبحت مؤسسة غير مهمة في العالم الغربي. وقد قامت الصحيفة العربية بموضوعية مادية متلقية بنقل الخبرين بالطريقة التي طيرتهما بها وكالة الأنباء الغربية، وحسب أولويات هذه الوكالة وحسب نموذجها المرفي. وقد تبني كثير من الإعلاميين العرب النماذج المعرفية التحلية والتصنيفية بدون وعي ويدون إدراك من الإعلاميين الغلية والحيزات الأخلاقية لهذه النماذج.

ومن أكثر الأمثلة وضوحًا على أهمية الخريطة الإدراكية في عملية الإدراك الطريقة التى تتعامل بها كل حضارة مع الألوان. فهناك حضارات لا يوجد في نموذجها وخريطتها الإدراكية سوى لونين (أبيض وأسود)، وحضارات أخرى لا يوجد فيها سوى أربعة اللوداكية سوى لونين (أبيض وأسود)، وحضارات أخرى لا يوجد فيها سوى أربعة الوان، وهناك الحضارات الأكثر تركيبًا التى يضم نموذجها ألوان الطيف الأساسية وبعض التنويعات الأخرى عليها. ويُقال إن أبناء الحضارات التى لا يضم النموذج الإدراكي المهبمن على وجدائهم سوى أربعة ألوان، وقد يبدو عليه أمرا متطرفًا، ولكن حاول أن تنظر إلى صورة زيتية ملونة بصحبة ناقد محنك وستجد ألك ستكشف من التنويعات اللونية ما لم يطرأ لك على بال لأن خريطتك الإدراكية قد حددت إدراكك، وهي خريطة قام الناقد بإضافة مقولات جديدة لها فأدركت من التنويعات اللونية ما لم تدرك من قبل. ونحن هنا لا نتحدث عن حدود إدراكية ناجمة عن حدود الدراكي ناجمة عن حدود الإدراكي ناجمة عن حدود الإدراكي ذاته والخريطة الإدراكية ذاتها. فالإدراك يشم من خلال الأداة، أي الشموذج الإدراكي ذاته والخريطة الإدراكية ذاتها. فالإدراك يشم من خلال الأداة، أي المعرفة، ويتحدد الإدراكي قاتماء

الواقع المادي موجود خارج الإدراك الإنساني، موجود في ماديته وطبيعيته وموضوعيته ولاشخصيته وعموميته ، خلقه الله خارج وعينا وإدراكنا وإرادتنا ، والواقع له أثره في تحديد بعض جوانب فكر البشر وسلوكهم بدرجة تتفاوت في مقدار عمقها من إنسان لآخر ومن لحظة زمنية لأخرى، ولكنام هذا لا ندركه مباشرة وإنما ندركه من خلال النماذج والخرائط الإدراكية التي تُبقى وتستبعد وتُهمش وتضع في المركز، ويتضح هذا في حياتنا ولفتنا اليومية. فإذا قلنا: إن افلانا دمنهوري، أو اإسكندراني، (أي اسكندري، من أهل الإسكندرية) فنحن في واقع الأمر نستدعي صورة ذهنية تؤكد بعض الصفات وتستبعد صفات أخرى، وقل الشيء نفسه عن مفاهيم تحليلية مثل «الإنسان العادى او «الثورة الصناعية»، فهي مفاهيم تقوم بعملية إبقاء واستبعاد لمجموعة من السمات. ونحن في هذه الحالات كافة لا نتصور بأي حال أن الدمنهوري كانن مادي موجود بالفعل في الواقع وإنما نذهب إلى أن فلانا الدمنهوري هو تَحقُّق جزئي لنموذج الدمنهوري كما نتصوره من خلال خريطتنا الإدراكية . كما أننا لا نتصور مطلقًا أننا سنقابل «إنسانًا عاديًا» في الطريق، ونعرف تمام المعرفة أن الثورة الصناعية» ليست ثورة وقعت في يوم من الأيام أو في مكان من الأماكن. وقل الشيء نفسه عن الرأسمالية اليابانية ا و الحضارة الغربية ، و النفعية ، فهذه ليست حقائق إمبريقية مادية محددة وكذلك لا بمكن فهمها عن طريق القرائن والاستشهادات. ونحن في واقع الأمر، حين نستخدم هذه المصطلحات، نستخدم صورة ذهنية نعزل من خلالها بعض عناصر الواقع ونضخمها يهدف إدراكها ودراستها بمعزل عن العناصر الأخرى (التي نراها أقل أهمية من تلك العناصر التي قمنا بتضخيمها).

وكلمة «غوذج اكما أستخدمها هي قرية في معناها من كلمة Theme الإنجليزية، وهي تعنى الفكرة للجردة وللحورية في عمل أدبي ما والتي تتجاوز العمل ولكنها مع هذا كامنة فيه وفي كل أجزائه، تمنحه وحدته الأساسية وتربط بين عناصره المختلفة. كما أن الكلمة قريبة في معناها من مصطلع «النمط المثالي بالإنجليزية أيديال تايب Ideal Type الذي استخدمه ماكس فيبر أداة تحليلية. والنمط المثالي بلس حقيقة إميريقية أو قانونًا علميًا، وإلام هو أداة تحليلية تهدف إلى عزل بعض جوانب الواقع وإبرازها حتى يتسنى إدراكها بوضوح، ومعرفة أثرها في الواقع. أي أننا نقوم بصياغة غوذج افتراضي يكون بمثابة وصورة مصغرة نتصور أنها تتطابق مع الملاقات التي تشكل بنية الظاهرة وتعطيها حووستها، وهذا أمر حتمي لكلٌ من الإدراك الإنساني اليومي ولإجراء أي بحث. وإذا خصوصيتها، وهذا أمر حتمي لكلٌ من الإدراك الإنساني اليومي ولإجراء أي بحث. وإذا

الوصول إلى النموذج الإدراكى الذى يحدد إدراكهم لواقعهم ثم نقوم بتجريده ونستخدمه فى تفسير سلوكهم (وهذا ما نسميه «النموذج التحليلى»). ومثل هذا النموذج قادر على تفسير الواقع أو تفسير جزئياته الكثيرة لا بوصفها مضامين متناثرة وإنما بوصفها بنية متكاملة متداخلة ويوصفها مجموعة من العلاقات الحية .

وقد أشرنا إلى ما سعياه الموضوعة المادية والذاتية المخلقة وفشل كل منهما في التعامل مع ظاهرة الإنسان، نظراً لأن الإنسان لا يعكس الواقع بشكل آلى مادى ولكنه يشائر به ويتفاعل معه. ولذا فإن النموذج التحليلي أداة صالحة لدراسة ظاهرة الإنسان نظراً لأنه يقع في النقطة التي تلتقى فيها الذات بالموضوع. فبدلاً من تلقى الحقائق الجاهزة في الواقع بوصفها الحقيقة المادية الصلبة، يدرك الباحث الذى يستخدم النموذج أن الحقيقة هي أمر يجرده الإنسان من الحقائق في سلبية وإلها يرصدها الذى يستخدم النموذج أداة ألم يعلم المنافق الحقائق في سلبية وإلها يرصدها في دقة بالغة ثم يقوم بعد ذلك بتفكيكها والربط فيما ينظم الظواهر المشابهة (فإن كان والربط فيما ينها وتجريدها ووضعها داخل إطار ينتظم الظواهر المشابهة (فإن كان الرصد عملاً موضوعياً، فإن التجريد والتركيب عمل ذاتي اجتهادي توليدي). ومن شبكة علاقات ذات دلالة. ما يحدث هنا هو أن الباحث يجرد من مجموعة الحقائق شبكة علاقات ذات دلالة. ما يحدث هنا هو أن الباحث يجرد من مجموعة الحقائق المناصر المكونة للواقع وللعلاقة فيما بينها، فهي تصبح خريطة معرفية أو غوذجاً إدراكاً. العناصر المكونة للواقع وللعلاقة فيما بينها، فهي تصبح خريطة معرفية أو غوذجاً إدراكاً. ومع في محاولته نحت النموذج، لا يستبعد خياله أو حدسه أو قيمه أو تجيزاته، بل إنه يمكن أن يستجيب بكل كيانه.

وإذا كنا قد بدأنا فى العالم الموضوعى فنحن نتهى فيه، إذ يمكن اختبار المقدرة التفسيرية للنموذج التحليلي على محك الواقع، ويمكن إثراء النموذج وزيادة تركيبيته ومقدرته التفسيرية من خلال اختباره، وبالتالي لا يوجد خوف من ذاتية التجريد والتفكيك والتركيب.

ومن خلال النماذج التحليلية ، يمكن أن نقوم بعمليات ذهنية فنقول: إن كان كذا فمن الممكن أن يكون كذا. ثم نختبر هذا الافتراض الجديد الذي وكّد من النموذج بالمودة للواقع . والعلاقة بين النموذج التحليلي والواقع علاقة حلزونية إذ إننا نحتنا النموذج الافتراضى عن طريق مصايشتنا لواقع مسا وعن طريق تأملنا فيسه وعن طريق قراءتنا وتمحيصنا . وبعد نحت النموذج نُعمل فيه الذهن والفكر لنوكّد علاقات افتراضية تكثفه وتصقله، ثم نعود به إلى الواقع فينيره لنا. ولكن الواقع، في كثير من الأحيان، يتحدى النموذج فيمدله ويزيد كثافته وصقله. الحركة إذن تتجه من الواقع إلى العقل ومن العقل إلى الواقع، وفي أثناء هذه العملية الحلزونية يزداد النموذج التحليلي كثافة وصقلاً وحيوية ومن نَمَّ تزداد مقدرته التفسيرية والتحليلية.

والنموذج المعرفي التحليلي هو صورة مجازية مكثفة منفتحة على الواقم، وهو بوصفه صورة مجازية يعبِّر عن جرهر الواقع بوصفه علاقات متشابكة بدون أن يكون لصيقا به. وحينما نقول (صورة مجازية)فنحن لا نعني شيئا خياليا هبط علينا من القمر وإنما نتحدث عن وسيلة لإدراك ما لا يمكن إدراكه بشكل مباشر نظراً لتركيبيته. وهناك من يظن أن الصور الجازية زخرفة وأنها محسنات لفظية، ولكنها في واقع الأمر بعيد تمامًا عن ذلك، فهي مرتبطة تمام الارتباط بالنماذج المعرفية والإدراكية بل جزء أساسي من نسيج اللغة ذاتها ومن عملية التفكير . وكما نعلم، يصف القرآن الكريم الله مبحانه وتعالى بأنه ﴿ لَيْسُ كَمِنْكُ شَيْءٌ ﴾ أي أنه لا توجد لغة يمكنها أن تساعدنا على إدراك كنه الله عز وجل. ولكن، مع هذا، ينقل القرآن الكريم مفهوم الله إلى عقل الإنسان القاصر عن طريق صورة مجازية مركبة ﴿ اللهُ نُورُ السُّمُوات وَالْأَرْضِ مَثْلُ نُوره كَمشْكَاة فيها مصَّاحٌ ﴾ ويا لها من صورة مجازية متواضعة ولكنها تعكس لعقل الإنسان القاصر فكرة اللامتناهي. ثم ينطلق القرآن من هذه الصورة المجازية فيكتفها ﴿ الْمصَّاحُ فِي زُجَاجَةِ الرُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوكُبُّ دُرِّيٌّ ﴾. وهكذا خرجنا من الصورة المجازية المتواضعة المستقرة في عالم الحدود إلى صورة مجازية أخرى تكاد تكون لا متناهية، فعقل الإنسان حينما ينظر إلى الكوكب الدرى يشعر بالرهبة \_ والرهبة هنا لا تزال رهبة أمام الخالق، ولكنها مع هذا تصلح كصورة مجازية على الرهبة التي بمارسها الإنسان أمام الخالق\_صورة مبجازية وحسب إذ يظل الله وحده هو اللامتناهي. ثم بعد الإشارة إلى اللانهائي والإيحاء به نعود مرة أخرى لعالم المعروف والمالوف ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرَةُ مُّبَارَكُةُ زَيْتُونَةً لا شَرَقيَّةً وَلا غَرِبيَّةً ﴾. نحن ما زلنا في عالم النور الإلهي، ولكننا انتقلنا من المشكاة التي فيها المصباح إلى الكوكب ثم نعود إلى وقود المصباح؛ إلى تلك الشجرة المباركة التي أُخذ منها الزيتُ، ثم نصل إلى الزيت نفسه ﴿ يَكَادُ زينها يضيء وأو أم تمسسه ناره . وهكذا ترداد الصورة المجازية كثافة بإضافة الأبعاد لها، ويزداد تشتُّت مركزها عا يبعدها عن أي تجسد أو تشبيه. ولا يمكن أن ندعي أننا ندرك الذات الإلهية إدراكًا كاملاً في نهاية الآية، فهو عز وجل ليس كمثله شيء. . وإن كنا قد اقترينا منه في إدراكنا له يعض الشيء.

ويتسم النموذج بأنه مجرَّد ومتبلور وفضاؤه متحرَّر، إلى حدَّما، من الزمان والمكان، ولذا فهو يتسم بقدر من النبات والتجريد، ومن هنا يمكن (من خلال النماذج) قراءة الواقع المتغير المتنوع وإدراك الوحدة الكامنة وراء التنوع. ولكن المسألة ليست بالسهلة أو السيرة، خاصة حينما يكون الحديث عن فنموذج حضارى، حيث تكون دراسة الأبعاد والاتجاهات الحضارية والتعميم بخصوصها أمراً محفوفًا بالمخاطر، فهى عناصر غير محسوسة أو ملموسة، وتوجد كامنة في الواقع داخل آلاف التفاصيل التي لا يمكن فصلها الواحدة عن الأخرى، وهي ليست تفاصيل مادية بل ترتبط بمعني رمزى ويدركها الفاعل الإنساني من خلاله، ولذا فإن التعميم بناءً على مثل هذه الأبعاد والاتجاهات أكثر خلافية وأقل يقينية من التعميم بناءً على العناصر الاقتصادية والاجتماعية. ومن نَمَّ، فنحن نتحدث عن اللنموذج الحضارى الغربي الحديثه، مشلاً، بكثير من الحذر والتحميَّط، ولا نزعم بأي حال أن هذا النموذج المجرد هو ذاته الواقع الحضارى الغربي.

بل لابد وأن غير دائما بين النموذج الحضارى المتجذر في وجدان مجموعة من البشر من جهة والأفراد الذين يتحركون في إطاره من جهة . فالإنسان الفرد، مهما بلغ من بساطة وتسطّع ، يكون عادة أكثر تركيا وعمقاً من النماذج المعرفية التي يؤمن بها والنماذج الحضارية التي تدفعه وغركه، ولذا فمن النادر أن يُردُ إنسان في كليته إلى مثل هذه الخضارية التي تدفعه وغركه، ولذا فعن النادر أن يُردُ إنسان في كليته إلى مثل هذه المماذج . فالإنسان يتحرك ولا شك داخل حدود مادية وإدراكية، ولكنه يظل في نهاية الأمر وفي التحليل الأخير عضوراً حراً مستقلاً مستولاً أخلاقياً عما يفعله . ونحن في رؤينا هذه نختلف عن الباحثين الذين يستخدمون النموذج في إطار الرؤية المادية الحتمية، فهم يردون الفاعل الإنساني في كليته إلى النموذج المادي (السياسي والاقتصادي والاجتماعي) الذي يحركه . كما أننا نختلف عن الباحثين المثاليين الهيجلين الذين يردون الفاعل الإنساني في كليته إلى النموذج المثالي الذي يحركه . وكلا المفريقين ينكر على الإنسان حريته ومستوليته الأخلاقية ، ولا يرى سوى حتميات، مادية أو مثالية ، اختزالية مادية للانسان .

وأخيراً، يجب أن غيز بين النموذج الفعال والنماذج الهامشية. فداخل أى تشكيل حضارى أو تجمع إنساني توجد نماذج إدراكية كثيرة. ففى الغرب بوجد يمينون ويساريون من دعاة الحداثة، وهناك أيضاً يمينون ويساريون يتصدون لها، وهناك دعاة للتقدم المادى المدائم والمستسمر، وهناك من الخيضر من يرفضون مثل هذا النسوذج، وهناك دعاة الإمبريالية والداروينية، وهناك مدافعون عن الإنسانية وحقوق الإنسان والعدالة. هذا التنوع في الرؤى والنماذج موجود في كل الحضارات. ولكن هناك ما يسمى النموذج المهيمن أو الفعال، وهو عادة النموذج الذي تبناه النخبة السياسية والاقتصادية والعسكرية الحاكمة وتشيعه من خلال المؤسسات التربوية والإعلامية للختلفة وتدير المجتمع على أساسه، وعادة ما يتجذر هذا النموذج في وجدان الجماهير وتستبطئه بحيث يصبح خريطتها الإدراكية الذي تدرك الواقع وتدرك ذاتها من خلالها. ولكن النماذج الأخرى التي تم تهميشها تتحدى النموذج الفعال المهيمن، وهي في الملحظات الثورية والانقلابية تهميشها لكر يدلاً منه.

والنموذج لابد أن يكون له بُعدٌ معرفي. والنموذج الذي نتحدث عنه هنا هو النموذج الذي يحاول أن يصل إلى الصيغ الكلية والنهائية للوجود الإنساني (وتعبير والكلية هنا الذي يحاول أن يصل إلى الصيغ الكلية والنهائية للوجود تعنى غايته وآخره وأقصى ما يمكن أن يبلغه الشيء). وتدور النماذج المعرفية حول ثلاثة عناصر أساسية: الإله الطبيعة الإنسان. ونحن نركز على الإنسان (الموضوع الأساسي للعلوم الإنسانية)، ولكننا من خلال دراسته يمكن أن نحدد موقف النموذج من العنصرين الآخرين (الإله والطبيعة). وفي محاولة دراسة صورة الإنسان الكامنة في أي نموذج معرفي، يستطيع الدارس أن يطرح مجموعة من الأسئلة تدور حول ثلاثة محاور أساسية يجمعها كلها عنصر واحد هو الكمون في مقابل التجاوز:

 ١ - علاقة الإنسان بالطبيعة/ المادة: الإنسان: هل هو وجود طبيعي/ مادي محض أم أنه يتميز بأبعاد أخرى لا تَخضع لعالم الطبيعة/ المادة (الواحدية في مقابل الثائة)؟

٢-الهدف من الوجود: هل هناك هدف من وجود الإنسان في الكون؟ ما هو المبدأ الواحد في الكون (أو القوة المحركة له) الذي يمنحه هدفه وتماسكه ويضفى عليه المعنى. وهل هو كامن فيه أم متجاوز له؟

٣-مشكلة المعيارية: من أبن يستمد الإنسان معياريته: من عقله المادى أم من أسلافه أم
 من جسده أم من الطبيعة/ المادة أم من قوى متجاوزة لحركة المادة؟

نحن نضع التحليل السياسي والاقتصادى، ذلك التحليل الذي يكتفى بالرصد المباشر للعناصر السياسية والاقتصادية في الوجود الإنساني ويُهمُّش العناصر الأخرى، مقابل التحليل المعرفى. ومع هذا، لابد أن يُعبِّر أى خطاب سياسى اقتصادى، مهما بلغ من سطحية، عن الأسئلة الكلية والنهائية (الخاصة بطبيعة الإنسان والهدف من وجوده ومصدر معياريت)، فكل قول وكل نص يحتوى على نموذج معرفى إما ظاهر وإما كامن. لكن معرفة البعد المعرفى فى النموذج يعنى معرفة تحيزات هذا النموذج (وحلاله وحرامه). فعلى سبيل المثال، عندما سيطر النموذج المادى الصراعى الدارويني على الإنسان الفربى، جعل هذا الإنسان من نفسه مركزاً للكون ومرجعية ذاته وذروة التقدم، فجيسٌ جيوشه وانطلق فى ربوع المعمورة، وعندما كان يحل على أرض، كان لا يرى سكانها، أو إذا رآهم فإنهم كانوا يمثلون بالنسبة له مادة، قامًا مثل الأرض التى كان بحناها.

النموذج المعرفي يتجاوز المضمون بل والشكل (بالمعنى السطحي لكلمة الشكل) ليصل إلى العلاقات الأساسية التي تربط بين العناصر المختلفة المكونة للظاهرة، وهذا مختلف تمامًا عن تصور دعاة البنيوية لفكرة النصوذج، فهم يتبنون أساسًا نماذج لغوية أو أنثروبولوجية عامة مجردة بل وغاذج رياضية يرصدون وجودها في كل الظواهر في كل زمان ومكان بغض النظر عن خصوصيتها وتفردها، ولذلك فإن البنيوية تنكر التاريخ والزمان لأن تجريديتها تجعلها تصل إلى بني ثابتة جامدة شبه مطلقه لا علاقة لها بتركيبية الإنسان التي لا يمكن ردها إلى أي قانون عام خارجها . أما رؤيتنا نحن للنموذج فإنها أكثر تركيبية وإنسانية، فالنموذج ليس له (في ذاته) وجود إمبريقي، لكن الباحث، يقوم بتجريده من خلال قراءته المتعمقة لنصوص وظواهر متماثلة مختلفة محاولا الوصول إلى ما هو عام وما هو خاص فيها وكيف يتقاطعان. ولذلك فهو يتجاوز النصوص والظواهر إلى حدما، ولكنه لا يصل إلى مستوى عال من التجريد بحيث يفقد الصلة بخصوصية النصوص والظواهر موضع الدراسة أو باللحظة التاريخية التي توجد فيها. بل إن التاريخ أو البعد الزمني يشكل أحد العناصر الأساسية للنموذج ويمنحه كثيراً من خصوصيته وتفرده. وقد حاولنا تجاوز اللازمنية النسبية للنموذج بتطوير مفهوم االمتتالية النماذجية ١، وهي رؤية تصورية نماذجية جردها عقل الإنسان من ملاحظته للظواهر في نموها وتطورها عبر حلقات مختلفة تتحقق عبر الزمان.

استخدام النماذج التحليلية دعوة للابتعاد عن الإصرار على مستوى عال من اليقينية ، ودعوة لأن نبحث عن مستوى من اليقينية في العلوم الإنسانية يختلف عنه في العلوم الطبيعية . وعلى سبيل المثال، فإن مستوى اليقينية الذي نطمح إليه في دراستنا لتاريخ العباسين، أو لعلاقة الرومانسية بالصهيونية، مختلف عن مستوى اليقينية فى دراسة عن التكوين الجيولوجى للأرض فى محافظة البحيرة أو منسوب المياه الجوفية فيها. فالعناصر المكونة للظاهرتين الأوليين عناصر مركبة، بعضها مجهول لنا، وربما يظل مجهولاً أبد الآبدين. كما أن العلاقة بين عنصر وآخر وتأثير الواحد فى الآخر أمر صعب التحقُّق منه، ومن هنا كانت ضرورة النماذج الافتراضية، ومن هنا أيضاً البحث عن مستوى معقول من اليقينية يتناسب مع توعية الظاهرة التى ندرسها. فإن كانت الظاهرة ظاهرة مادية بسيطة، مثل غليان الماء عند ١٠٠ درجة سليزية، فإنه يمكن أن نصل إلى مستوى عال من اليقينية. ولكن، إن كانت الظاهرة هى الثورة التجريدية أو علاقة البروتستانية بالرأسمالية، فإن الأمريكون جدَّ مختلف.

## صياغة النموذج وتشغيله،

صياغة النموذج التفيرى التحليلى عملية مركبة وإبداعية تتضمن عمليات عقلية كيرة متوعة ومتناقضة. فالنموذج لا يوجد من العدم أو من أعماق اللنات وثناياها وحدها (كما قد يتراءى للبعض)، وإغاه و كما أسلفنا وكما نصر دائمًا \_ ثمرة فترة طويلة من ملاحظة الواقع والاستجابة له ومعايشته والتفاعل معه ودراسته والتأمل فيه وتجريده. وبعد التوصل إلى غوذج، يتم اختباره وإثراؤه وإعادة اختباره (إلى ما لا نهاية). والنموذج، بوصفه أداة عملية مي الخاتي والملوضوعي، ولذا يمكن القول إن عملية صياغة النموذج تجمع عملية من الملاحظة الإمبريقية واللحظة الحدسية، وبين التولك إن عملية صياغة النموذج تجمع الملاحظة الصارمة والتخل الرحب، وبين الحياد والتعاطف، وبين الانفصال والاتصال، وهو يفتح مجال البحث العلمي من خلال الخيال الإنساني ومقدرته على التركيب وعلى اكتساف المناصر والملاقات الكامنة، ولكنه في الوقت نفسه يكبح جماح هذا الخيال بأن يبعمل النتائج خاضعة للاختبار، وهي مسألة تقع خارج ذاتية من صاغ النموذج، وبدون كل هذه العمليات المركبة، تمل محل النموذج التحليلي المركب فرضية اختزالية شائعة كل هذه العمليات المركبة، تمل محل النموذج التحليلي المركب فرضية اختزالية شائعة علية تونيق أفقية علمة هي في حقيقتها تأييد للأطووحات السائدة في حقل ما.

تبدأ عملية صياغة النموذج بإدراك أن المعطيات الحسية في ذاتها لا تقول شيئًا، وأن المعلومة ليست النهاية وإنما البداية، وأنها ليست حلاً للإشكالية وإنما هي الإشكالية ذاتها. فإن قُلت: وزيد ضرب عمرًا فهذا مجرد خبر يحتمل الصدق أو الكذب في ذاته كما يقول

البلاغيون العرب. ولا يمكن إقرار مدى صدق الخبر أو أهميته أو دلالته، كما لا يمكن فهمه فى ذاته، فهو حدث مادى محض. ولا يمكن أيضًا التعميم منه، فهو يكاد يكون دالا دون مدلول (كلامًا دون معنى) أو ذا معنى خاص جداً أو معنى عام جداً، ثمامًا كما لو قُلت افستان أحمر، و قطة زرقاء، ولن يُضير كثيرًا إن أضفت و اكلب أخضر،

نفس الشيء ينطبق على أى نص (قصيدة \_ إعلان \_ خير صحفى)، فرسالته ليست أمرًا بسيطًا يوجد فى السطح وفى المعنى المباشر للكلمات، فهى ليست مجرد كلمات مرصوصة جنبًا إلى جنب.

ويجب على الباحث أن يُدرك أنه لا يأتى للنص أو للظاهرة بعقل يشبه الصفحة البيضاء وإنما بعقل مُثقل بالإشكاليات والأنماط والتساؤلات، عقل له مسلماته الكلية والنهائية، وهذا ما سماه البروفسير ديفيد كارول وDavid Carroll ما قبل الفهم» (بالإنجليزية: برى أندرإستاندنج pre-understanding)، وهذا لا يعنى بالضرورة السقوط في الذائية، بل يعنى إدراك الباحث أنه يأتى للظاهرة وللنص مسلحًا (أو مثقلاً) ببعض الأفكار والتساؤلات والتحيزات والمسلمات بما يجعله قادرًا على الاحتفاظ بمسافة بيثه وبين هذه الأفكار والتحيزات والمسلمات بها يجعله قادرًا على الاحتفاظ بمسافة بيثه وبين هذه الأفكار والتحيزات والمسلمات وإخضاعها للتساؤل وتجاوزها إن ظهر عجزها التفسيرى. كما أن إدراكه لوجود والمسلمات فيما قبل الفهم أو الفهم المسبق تنقذه من السقوط صريع المقولات العامة المهيمة التي يعرب ومعظم هذه المقولات في حالتنا مستوردة من العالم الغربي.

- -صياغة النموذج هي في جوهرها حملية تفكيك للظاهرة (أو النص) وإعادة تركيب لها. ولكن ينبغي ملاحظة أن النص عادةً ما يكون أكثر تماسكًا ووحدة من الظاهرة التي تتسم بقدر من التناثر. ولذا، فإن صياغة النموذج للراسة الظواهر تختلف عن صياغة النموذج لدراسة النصوص، ومع هذا فإن ثمة وحدة أساسية بين الأمرين.
- ـ تبدأ عملية التفكيك بأن يُقـــّم الباحث الظاهرة أو النص إلى وحدات منفصلة بعضها عن البعض.
- \_يقوم الباحث بعد ذلك بتجريد هذه الوحدات، أى عزلها إلى حدَّما عن زمانها ومكانها المباشر وعن ماديتها المباشرة (فهو بهذه الطريقة وحدها يمكن أن يربط الواحدة منها بالأخرى وبغيرها من التفاصيل).

يربط الباحث هذه الوحدات الصغيرة ويجعل منها مجموعات أكبر.

- \_يُجرَّد الباحث هذه المجموعات الأكبر ويربط فيما بينها ويضع كل مجموعة من المجموعات المجردة المتشابهة داخل غط مستقل، إلى أن يضع كل المجموعات (بكل ما تحوى من وحدات وتفاصيل) داخل أنماط مختلفة.
- \_يقوم الباحث بعد ذلك بتجريد هذه الأغاط نفسها. ومن خلال عمليات عقلية استنباطية، يحاول أن يُدخلها في أغاط أكثر تجريداً من حيث التشابه والاختلاف. عندنذ، ستبدأ العبارات للحايدة والتفاصيل المتناثرة تكتسب معنى محدداً أو أبعاداً أكثر عمقًا، وتبدأ ملامح النموذج في الظهور.
- \_يجب على الباحث أن تظل عيناه مركزتين على التفاصيل حتى لا يتوه أثناء عملية التجريد في الكليات ويهمل الجزئيات، وحتى لا يطفو على سطح العموميات مهملاً المنحني الجام للظاهرة.
- حتى هذه اللحظة يتحرك الباحث داخل حدود الظاهرة أو النص لا يفارقهما، فهو يقوم بعمليات تجريد من الداخل، ولكنه لابد أن يترك تلك الحدود ويتحرك خارجها، إذ لابد أن يحاول المقارنة بين ما توصّل إليه من أغاط (وتفاصيل وإشكاليات) وأغاط عماثلة خارج الظاهرة نفسها، فهذا من أفضل السبل للتوصل إلى أغاط ذات مقدرة تصنيفية وتفسي بة عالة.
- من الأهمية بمكان أن يدرك الباحث أن عملية صياغة الإشكاليات الأساسية، والتوصل للنمط الأساسي الكامن، وتصنيفه وإعطائه مضمونًا متعينًا، لا يمكن أن تتم من خلال تحليل داخلي بنائي محض فقط بل من خلال معرفة الباحث بالأغاط (والإشكاليات) التاريخية والثقافية المحيطة بالظاهرة أو النص والتي تشكل مرجعيتها. ولذا، لابد أن يقوم الباحث بتقيف نفسه فيما يتصل بالموضوع موضع المداسة حتى يصبح أوسع أفقًا عما كان في لحظة الإدراك المباشر للظاهرة.
- \_ولابد للباحث أن يُركّب مجموعة من الأغاط الافتراضية ويجرب مقدرتها التفسيرية من خلال استبعاد الأغاط ذات المقلرة التفسيرية الضعيفة والإبقاء على الأغاط ذات المقلرة العالية إلى أن يكتشف الأغاط الأكثر تفسيرية فيُعدّلُها ويُكثّفها.
- ـ لابد للباحث أن يرصد الأنماط من خلال عدة متنالبات: متنالية مستقرة لها مقدرة تفسيرية عالية وتتعامل مع ما هو كائن، وأخرى احتمالية تتعامل مع ما هو كائن وما يمكن أن يكون، وثائشة مستحيلة بعنى أن يكون جاهزاً لإدراك لحظات الانقطاع الكامل.

- ـ فى عملية البحث عن أغاط، لابد أن يبدأ الباحث بملاحظة ما يمكن تسميته «التفاصيل القلقة»، التى تسم بأنها غير مستقرة ولا تتبع نمطًا واضحًا، وغير مألوفة ويصعب تصنيفها داخل النماذج القائمة، وبالتالى فقد تقوده هذه العملية إلى أنماط جديدة.
- \_ يلاحظ أن الصور المجازية منبع خصب للوصول إلى النماذج التحليلية أو الكامنة، فالصورة المجازية ترجمة مباشرة غير واعية أحيانًا لطريقة تنظيم النص. ولذا، لابد وأن يحاول الباحث رصد التعبيرات المجازية وتحليلها وصولاً إلى الأنماط الكامنة في النص.
- ـ فى أنناه محاولة الوصول إلى الأغاط الكامنة، لابدأن تتضمن الأغاط والمتساليات الافتراضية عناصر من الواقع كما هى فى الحقيقة، وأن تتضمن عناصر من الواقع (كما يتخيله الآخر)، ومن الرموز التى يدرك الواقع من خلالها، ومن الممانى التى يدرك الواقع من خلالها، ومن الممانى التى يقطها عليه. كما لابد أيضًا من أن تتضمن الأغاط الحدود الواقعية المادية والإمكانيات الكامنة والطموحات المشالية، فبدون تضمين هذه العناصر فى النمط الافتراضى ستُستبعد العناصر غير المادية ولن يتم رصدها. هذه العملية ستؤدى (بإذن الله) إلى إدراك النمط الأسامى الكامن وراه كل الأغاط المشابهة أو المتنوعة والمتناقضة.
- ـ بعد هذه العملية، لابد أن يحاول الباحث اكتشاف البُعد المعرفي الكامن وراء كل هذه الأغاط، فهمو وحده الذي سيحدد جوهر الرؤية الكامنة للكون وراء الأغاط (رؤية الإنسان والطبيعة والإله).
- ـ عند هذه النقطة، يمكن للباحث أن يعيد ترتيب الأغاط وتركيبها حسب أهميتها، وأن يربط بعضها ببعض داخل منظومة متكاملة بطريقة تجعل العلاقات بينها تشاكل ما يُتصوَّر أنه العلاقات الجوهرية بين عناصر الواقع.
- -بعد ظهور الأنماط الأساسية وربطها داخل منظومة متماسكة، وبعد أن يتوصل إلى معالم النموذج التحليلى الذى يمكن من خلاله فهم الظاهرة أو معالم النموذج المعرفي الكامن في النص، ينبغي عليه أن يدرك أن هذه ليست نهاية، بل بداية عملية جديدة، إذ يتعين عليه العودة إلى النص أو الظاهرة لاختبار المقدرة التفسيرية للنموذج (الذى صاغه أو التشفه). وقد يكتشف الباحث بعض العناصر أو الجوانب التي لم يتوجه إليها النموذج فيحاول أن يوسع نطاقه حتى يستوعب هذه العناصر ويفسرها، ثم يعود بعد ذلك ليختبر النموذج مرة أخرى، فعملية الصياغة عملية حلزونية، لا نهائية، مستمرة ما دامت التطبيقات مكنة على حالات مختلفة، ولا شك في أن النموذج يزداد ثراء بتعدد التطبيقات مكنة على حالات مختلفة، ولا شك في أن النموذج يزداد ثراء بتعدد

- تطبيقاته، بل وقد يتغيّر محتواه إلى هذا أو ذاك الحد بعد محاولة تفسير بعض الحالات التي تتقاطم معه.
- \_يستطيع الباحث أن يزيد من ثراء النموذج (وتماسكه وترابطه) بأن يُجرى بعض العمليات العقلية الاستنباطية ويتخيل مواقف مختلفة لم تتحقق في الواقم.
- \_إذا تمت عملية التفكيك والتركيب في إطار اختزالى، فإن ثمرة العملية ستكون غوذجًا اختزاليًا، أما إذا تمت في إطار مركب فإن الثمرة ستكون نموذجًا مركبًا.
- إن تمت هذه العملية في إطار غوذج مستقر مهيمن كانت العملية عملية تطبيقية. ولكن بإمكان الباحث أن يقوم بعملية تفكيك وتركيب في إطار غاذج ومسلمات جديدة، وهو ما يؤدى إلى إعادة تفسير المعلومات تفسيراً جديداً ومن ثم تصنيفها على أسس جديدة، وحينذاك يكون النموذج غوذجاً تأسيسياً.
- من الضرورى أن يدرك الباحث أن عملية التجريد (بما تنطوى عليه من تفكيك وتركيب) هى تاكتيك من تفكيك وتركيب) هى تاكتيك منهجي، فعناصر أى ظاهرة هى فى نهاية الأمر غير منفصلة لا عن بعضها البعض ولا عن الظاهرة التي تنتمى إليها، فالظاهرة ترجد ككل مُتعين غير قابل للتجزىء. ولذا، لابد أن يذكّر الباحث نفسه أن النموذج أشبه بالصورة المجازية التى لا تعكس الواقع وإنما تفسره، ولا تحيط بكل تفاصيله وإنما تحاول الوصول إلى جوهره.
- \_يمكن القول إن الباحث حين يتوصل (من خلال عمليات التفكيك والتركيب) للنموذج الكامن في نص ما، ويحدد مفرداته ومفاهيمه الأساسية الكلية، يصبح في مقدوره إضافة مفردات ومفاهيم أخرى غير منظورة ولكنها مُتضمنة في النص (ما بين السطور)، وتُستخدم هذه الكلمات والمفاهيم في ملء بعض الفراغات التي قد توجد في النص أو الظاهرة. وبهذه الطريقة، فإننا نحدد المعنى الدقيق لمفردات نص أو ظاهرة عن طريق ربط الجنرش بالكلي والظاهر بالكامن. والنموذج، بهذا، يوضح المسلمات (أو الكليات القبلية) الكامنة في الحطاب الإنساني، كما يوضح المعنى المقصود من المفردات.
- \_ يتم تشغيل النموذج من خلال عمليتى تفكيك وتركيب تشبه تمامًا عملية صياغة النموذج.
- والآن يمكننا أن نضرب شارً بإحدى الظواهر ولتكن واقعة ضرب زيد لعمرو، حيث يمكن أن نرصد عدد المرات التي ضرب فيها زيدً عمرًا، وطريقة ضربه له، والأداة

المستخدمة في عملية الضرب، ومن زود عمروبها. وبمكتنا أن نسأل إن كان زيد يضرب عمراً فقط أم أنه يضرب أخرين أيضاً؟ وما السمة الأساسية في هؤلاء الذين يضربهم زيد؟ ونبداً في تجربة هذه العناصر ونسأل: هل هم من الفقراء أم من الأغنياء أولئك الذين يضربهم زيد؟ وهل هم من السود أم من البيض؟ من الذكور أم من الإناث؟ وهل الضرب يتم كل يوم أو في فصول معينة؟ ثم بعد قراءة كتب التاريخ نسأل: لم استرلى جدُّ زيد على أرض عمرو؟ هل هناك علاقة بين الضرب والاستيلاء على الأوض؟ وما مصلحة زيد في عملية البطش المستمرة هذه؟ هل يدرك كلُّ من زيد وعمرو طبيعة علاقتهما؟ هل كلاهما يتبلانها أم أن عمراً يرفضها ويتمرد عليها؟ ما الرؤية الكامنة للكون في هذه الملاقة؟ هل يريد زيد أن يجعل من عمرو مادة استعمالية يوظفها لحسابه؟ وهل يرى عمرو نفسه بوصفه يريد نفسه بوصفه بشراك كاملاً؟

ولنضرب مثلاً آخر بنصين مكتوبين (وهما حديثان شريفان): قال رسول الله ( على الله المعلقية ) وعدّب امرأة في هرة حبستها حتى ماتت فدخلت فيها النار، فلا هي أطعمتها وسقتها إذ هي حبستها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض؟. أما الحديث الثاني فهو قول رسول الله ( على الله على المسلم فنزل بتراً فشرب منها ثم خرج، فإذا هو بكلب بلهث يأكل الثرى من العطش، فقال: لقد بلغ هذا مثل الذي بلغ بي، فصلا خفه ثم أسكه بفيه، فسقى الكلب، فشكر الله له، فغفر له. قالوا: يا رسول الله وإن لنا في البهائم أجراً؟ فقال: في كل ذات كبد رطبة أجر، (أي في كل حي من الحيوان والطير ونحه هما).

ويإمكان الباحث أن يقوم بتقسيم الحديثين إلى مضامين أو وحدات مختلفة تشكل عناصرهما الأولية . ويمكن القول بأن المناصر الأولية في الحديث الأول هي : امرأة - قط - جوع - زيادة الجوع - موت - جهنم . أما العناصر الأولية في الحديث الثاني فهي : رجل - كلب عطش - سعًا - حاة - جنة .

إذا نظرنا للحديثين من منظور المضمون المباشر، فإنهما سيبدوان كما لو كانا متقابلين: فغى الحديث الأول امرأة وفي الثاني رجل، وفي الأول هرة وفي الثاني كلب، وفي الأول جوع وفي الثاني عطش، وفي الأول بطش بالحيوان وزيادة في الجدوع، وفي الثاني رفق بالحيوان وزي للمطش، ويشهى الحديث الأول بالموت وجهنم ويشهى الثاني بالحياة والجنة. ودائمًا ما يقف السحليل السطحي للمضمون عند هذا المستوى لا يشجاوزه. . وكذلك قد ينهمك الباحث في إحصاء عدد الكلمات!

ولنتجاوز عناصر كل حديث الفضاء الزماني والمكاني الباشر لكل منهما، لابد أن نزيد مستوى تجريدنا فليلاً حتى يمكن رؤيتها في علاقة كل منهما بالآخر. ستأخذ عملية التجريد الشكل التالي: المرأة والرجل: إنسان القطة والكلب: حيوان - الجوع والعطش: حالة طبيعة (حياة موت) - البطش بالحيوان وزيادة الجوع والرفق بالحيوان ورى العطش: فعل إنساني - موت القطة وحياة الكلب: نتيجة مادية - الجنة والنار: نتيجة روحية.

ثم نزيد من مسستوى التجريد على النحو التالى : فاعل\_مفعول به\_فعل\_عاقبة . والإنسان هو الفاعل ، والحيوان هو المفعول به ، وثمة فعل يؤدى إلى نتيجة .

ويمكن، عند هذه النقطة، أن نرتفع بالعملية التجريدية إلى المسترى المعرفي ورؤية الكون. ولابد من معرفة بعض المفاهيم الأساسية الحاكمة في الإسلام (الاستخلاف الأمانة - وضع الإنسان في الكون) فهذا سيساعدنا على الوصول إلى البعد المعرفي وإلى تحديد العملاقة بين الإنسان (الفاعل) والحيوان (المفعول به). ومن كل هذا سنستنتج أن الحديثين يتناولان علاقة الإنسان بالطبيعة وهي علاقة استخلاف واستثمان، فالإنسان يُوجد في مركز الكون لأن الله كرمه وحباه عقلاً وحكمة. وقد أعطاه الله الطبيعة، ولكنه ليس صاحبها فقد استخلفه الله فيها وحسب، وقد قبل هو أن يحمل الأمانة، ولذا فلا يجوز أن يدها وكذه وحده في الكون: كان لا مناه مناله.

لابد أن نشير هنا إلى الفلسفة البنيوية التى ترصد الواقع من خلال نماذج رياضية ولغوية عامة وتظل تُصعَّد مستوى التجريد حتى تصل إلى ثنائيات متعارضة عامة أو قيم لغوية لا تقل عمومية. لكن هذا المستوى من التجريد وهذا المفهوم للنموذج يختلف تمامًا عما نطرحه هنا. وأعتقد أنه لا التحليل المفسموني (الذي يكتفي بالمفسمون المباشر الواضح) ولا التحليل البنيوى (الذي يجرد الحديث من أى مفسمون ويحوله إلى بنية لغوية مجردة أو بنية هندسية طريفة خالية من المفسمون) يفي بالغرض، ويمكننا أن نقول إن التحليل المناذجي، بالمعنى الذي أطرحه للكلمة، لن يقوم بتحليل الحديثين للوصول إلى نماذج لغوية أو أنثروبولوجية عامة، وإنما سيجرد منهما نماذج معرفية تؤكد العام والخاص، وتتحرك من المفسمون الخاص إلى البنية العامة المجردة دون أن تنسى خصوصية الحديثين. ويمكننا في هذا الضوء أن نرى أن الحديثين يحاولان تحديد علاقة الرجل والمرأة بالقطة والكلب، أي علاقة الإنسان بالحبيعة. ويمكننا القول إنها في والكلب، أي علاقة توازن مع الطبيعة (عُذيت المرأة في هرة) . . . (بلغ هذا مثل الذي يلغ جوهرها علاقة توازن مع الطبيعة (عُذيت المرأة في هرة) . . . (بلغ هذا مثل الذي يلغ مساواة بين الإنسان بالعلوي على مساواة بين الإنسان

والطبيعة ﴿ إِنَّا عَرَصْنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السُّعَوَاتُ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَالْبِنَ أَن يَعْطِلْهَا وَالشَّفَقُ مَنْهَا وَوَهَمَالُهُ الْإِنسانُ وَتَوْدِهُ وَمسئوليته. فَغَى المُحديثين المؤسنة وُنَف الخديثين النسوية والمؤسنة المغالم هو الإنسان (رجل أو امرأة) والمتلقى هو الحيوان (قطة أو كلب) والثواب والعقاب من نصيب الفاعل المسئول. وإن تعمقنا لوجدنا أن بنية الحديثين تنسق مع النهج الإسلامي في التفكير ومع البنية الكامنة في القرآن الكريم والحديث الشريف ومع النبية الإسلام الفلسفية ككل.

ولتتخيل باحثًا يتعامل مع الحديثين الشريفين من منظور المضمون وحسب، لا شك في أنه سيفشل في ربطها مع الفاهيم الكلية الإسلامية الأخرى. هذا على عكس عالم إسلامي على قدر كبير من الحيال والثقافة والاطلاع والمعرفة بالتراث الديني، كنصوص وكممارسات عبر التاريخ الإسلامي. مثل هذا العالم سيكون بوسعه القيام بتجريد النماذج المعرفية الكامنة في هذه النصوص وفي تلك الممَارسات، وتجريد النموذج المعرفي الكامن في كلا الحديثين. سيكون بوسع هذا العالم أن يأخذ النموذج الذي جردناه بخصوص التصور الإسلامي لعلاقة الإنسان بالطبعة، يوصفها علاقة اتصال وانفصال، علاقة استخلاف وليس علاقة هيمنة على الطبيعة أو إذعان لها. وسيكون بوسعه أن يزيد هذا النموذج كثافة بالعودة لبعض عارسات الصحابة \_ رضى الله عنهم \_ وعارسات بعض السلمين في إندونسيا - على سبيل الثال - وعارسات المسلمين في العصر العباسي. ويمكنه أن يربط هذا النموذج المعرفي التحليلي بالموقف الإسلامي من الذبح الشرعي وقوانين الطمام، بل ويمكنه أن يربط هذا النموذج بفكرة السنة القمرية الإسلامية (التي تخالف فصول الطبيعة بحيث يأتي رمضان في الصيف أحيانًا وفي الشتاء أحيانًا أخرى) ويفكرة التقويم الإسلامي الذي يبدأ بالهجرة وليس بميلاد الرسول (صلى الله عليه وسلم) ـ باعتبار أن الهجرة عمل يقوم به فاعل بوحي من الخالق\_عمل إنساني واع وليس عملاً طبعيًا مثل الميلاد.

## النموذج الاختزالي والنموذج الركبء

النموذج الإدراكي\_كما أسلفنا\_هو في واقع الأمر خريطة إدراكية تحدد مجال الرؤية وأفقها، وهذه الخريطة يمكن أن تأخذ شكلين:

١ ـ يمكن أن تكون الخريطة الإدراكية ضيقة بسيطة سطحية أحادية نتيجة موقف موضوعي مادي منلق يتلقى المعلومات بطريقة مباشرة بدلاً من أن يحاول تفسيرها من خلال تفكيكها وإعادة تركيبها، ولذا يسقط صاحبها ضحية القوالب الإدراكية السائدة التي تشيعها السلطة بمؤسساتها الأمنية والإعلامية فيحاول تفسير الظاهرة من خلال نماذج تحللة اخذ الة.

٢-يمكن أن تكون الخريطة الإدراكية مركبة نتيجة موقف تفسيرى اجتهادى منفتح يمكن لصاحبه أن يستوعب التناقض وأن يقبل التنوع فيتجاوز القوالب السائلة ويحاول تفسير الظاهرة من خلال نماذج تحليلية مركبة.

و «النموذج التحليلي الاختزالي» (الذي يمكن أن يُشار إليه أيضًا بـ «النموذج البسيط» و «النموذج المغلق» و «النموذج الواحدى» و «النموذج المصمت» و «النموذج الموضوعي المادى المتلقى») يتجه نحو اختزال العالم إما إلى عنصر واحد (مادى أو روحى) وإما إلى عدة عناصر (عادية مادية) بسيطة.

أما «النموذج التحليلي المركب» (ويمكن أن نطلق عليه أيضًا «النموذج المنفتح» و«النموذج التعددي» و«النموذج الفضفاض» أو «نموذج التكامل غير العضوى» فهو نموذج يحتوى على علة عناصر متداخلة مركبة، وهي عناصر تتسم بالانساق الداخلي ولكنها يمكن أيضًا أن تتسم بقدر من التناقض.

وقد يكون من المفيد أن نعقد مقارنة بين سمات كل من النموذجين:

ا- ينطلق النموذج الاختزالي من موقف واحدى يذهب إلى أن ثمة جوهراً واحداً في
 العالم إما روحي خالص وإما مادي خالص (ولكننا سنركز في هذه الدراسة على
 النماذج الاختزالية المادية وحدها نظراً لشيوعها).

تتسم هذه النماذج بأنها تنطلق من الإيمان بأن ثمة مبدأ واحداً ينظم الكون ويمنحه الوحدة. وهذا المبدأ هو أيضاً مركز الكون، وهو مركز كامن في الكون ذاته يوجد داخله ويتجسد من خلاله ويتوحد معه، وهو لا يتجاوزه ولا يظل منزهاً عنه، ولذا فإن العالم يتسم بوحدة وجود مادية، صففه مادى، والقوانين التي تسيِّره مادية، ولذا فإن كل المظواهر تُرد (في مختلف تجلياتها) إلى المادة، ولذا فإن النماذج الاختزالية نماذج مغلقة لا تمترف بالثنائيات ولا بالتنوع، ولا تسطيم الإحاطة بتركيبة الظاهرة الإنسانية.

على العكس من هذا، نجد أن النصاذج المركبة ترفض الواحدية (المادية أو الروحية) وتنطلق من الإيمان بأن هناك ثنائية أساسية في الكون، هي ثنائية الإنسان والطبيعة/ المادة التي تفصل بينهما مسافة لا يمكن اختزالها أو إلغاؤها. فالعالم مكون من أكثر من جوهر واحد، وهذا يعود إلى أن المبدأ المنظم للكون ومن ثم مركزه (الإله - المثل الأعلى - القيم غير المادية) ليس كامنًا في المادة وإنما متجاوز لها وللعالم، قد يتبدى فيه ولكنه لا يتجسد من خلاله، ولذا لا يمكن لكل شيء أن يرد إلى المادة. فشمة شيء في الإنسان يتجاوز السقف المادى. وثنائية النموذج المركب غير الإثنينية، فهي ثنائية تكاملية أو تفاعلية، فشمة تفاعل بين عنصرى الثنائية. لكل هذا نجد أن النماذج المركبة نماذج منفتحة تقبل العام والخاص وتقبل التنوع وتفاعل العوامل المختلفة المكونة للظاهرة الإنسانية. وهو لذلك قادر على أن ينقل صورة مركبة عن الواقع ولا يختزل أيًا من عناصره أو مستوياته المتعددة أو على أن ينقل صورة مركبة والروحية، المحدودة واللامحدودة، والمعلومة والمجهولة، التي تعتمل فيه.

٢- صورة الإنسان الكامنة في النموذج الاختزالي، أي بعده المعرفي، ترى الإنسان بوصفه جزءاً لا يتجزأ من الطبيعة/ المادة، يسرى عليه ما يسرى على الكائنات الأخرى. ولا توجد مسافة تفصل بيته وبين الإله أو بيته وبين الطبيعة (فهي كما أسلفنا وحدة وجود مادية). ولذا فإن حدوده هي حدود الطبيعة/ المادة وفضاؤه هو فضاؤها. والإنسان في هذا الإطار إن هو إلا كيان سلبي متلق يُسجُّل كل ما ينطبع على عقله من معطيات مادية بشكل آلي، والمواقع بسيط مكون من عنصر واحد أو اثنين، ومن ثم فإن الملاقة بين العقل والواقع بسيطة يمكن رصدها ببساطة، فالعقل إما أن يتحكم في الواقع تماماً وإما أن يذعن له تماماً. ودوافع الإنسان مسألة بسيطة يمكن معرفتها بشكل بسيط ومباشر. أن السمة الأساسية للنماذج الاختزائية هي استبعادها التركيبية الإنساني قي واقع الأمر أن السمة الأساسية للنماذج الاختزائية هي استبعادها التركيبية (الطيمة/ المادة) أو هذا العنصر المادي أو ذلك.

أما صورة الإنسان الكامنة في النصاذج المركبة فهي مختلفة تمامًا، فالإنسان كائن مختلف عن الطبيعة/ المادة متميز عنها بسبب تركيبيته (وهي تركيبية مصدرها الإنسان نفسه في المنظومة الإنسانية الهيومانية ومصدرها القبس الإلهي في الإنسان في المنظومة الإنسان ألله المنارك في بعض مسمات النظام الطبيعي وقد تسرى القوانين الطبيعية وقوانين الأشياء على بعض جوانب وجوده (فهو يولد ويأكل ويعشى ويضاجع الساء ويمرض ويموت) ولكنه لا يُردُّ في كليته إليها. وقد نعرف هذا الجانب أو ذاك من وجوده، ولكن تظل هناك جوانب (ربانية) مجهولة لا يمكن معرفتها أو إخضاعها للقانون وجوده، ولكن تظل هناك جوانب (ربانية) مجهولة لا يمكن معرفتها أو إخضاعها للقانون

بعض جوانب فكر الإنسان من واقعه (المادى الطبيعي)، ولكنه لا يمكن أن يُردَّ في كليته إليه لأن بعض هذا الفكر نابع من ذاته (الربائية الإنسانية غير الطبيعية) المتجاوزة لذاته المادية والطبيعية. لكل هذا، يشكل الإنسان ثغرة في النظام الطبيعي/ المادى، فهو كائن قادر على تجاوز الجوانب الطبيعية/ المادية في ذاته وقادر على تجاوز الطبيعة/ المادة ذاتها أو تفصله مسافة عنها. وهي مسافة لا يمكن أن تُسد تمامًا (مثل المسافة التي تفصل الخالق عن المخلوق)، فالجانب الرباني في الإنسان لصيق تمامًا بإنسانيته.

ووجود الإنسان بحسبانه ثفرة في النظام الطبيعي هو الذي يؤدي إلى ظهور كل الثنائيات الأخرى (كل جزء عام اخساص دات/ موضوع - سبب انتيجة - محدود لامحدود - معروف مجهول - ذكر انثى - سماء ارض) . وكلها ثنائيات لا يمكن القضاء عليها ، فهي صدى للثنائية الكبرى الكلية والنهائية (خالق مخلوق أو طبيعة / إنسان) فالإله ، غير المنظور ، غير المحسوس ، المفارق ، يتبدى في العالم (من خلال الإنسان والطبيعة والسن الكونية) ولكنه لا يتجسد ، وبذلك يحوى العالم المحسوس وغير المحسوس ، والنهائي وغير النهائي ، ويصبح التنوع والتدافع والثنائيات من سماته .

٣ـ الوحدة في إطار النموذج الاختزالي وحدة عضوية مصمتة لأن مركز العالم كامن فيه، فشمة استمرار وثمة تماسك مصمت لا يسمح بوجود أى ثغرات، ولذا فإن النموذج الاختزال ينفلق على ذاته.

أما في حالة النموذج المركب فإن ثمة وحدة ولكنها غير عضوية لأن مصدر الوحدة ومركز الكون غير المنظور ليس كامنًا أو حالاً في العالم (فهو الإله الواحد المفارق المنزه في النظم التوحيدية وهو الإنسان المتميز عن الطبيعة في النظم الهيومانية الإنسانية). كما أن المسافات التي توجد بين الثنائيات للختلفة تأتي ضمن بنية هذا النموذج، ومن ثم فهو غير قابل للانغلاق، وكما يتفاعل الإنسان مع الطبيعة، تتفاعل وتتكامل النسان مع الطبيعة، تتفاعل وتتكامل النسان عما الطبيعة، تتفاعل المنساذج المركبية المفاذج التكامل غيسر الصفاعة).

٤- النماذج الاختزالية تتأرجح بين النماسك العضوى الكامل (الصلابة) والتجانس المطلق (الذي يُفقد الأجزاء شخصيتها واستقلالها وهريتها) والاستمرارية الكاملة من جهة، وعدم التماسك (السيولة) وعدم التجانس والانقطاع الكامل من جهة أخرى. وحينما يتعامل النموذج الاختزالي مع العام والخاص والكل والجزء، فإنه يذيب الجزء والخاص في الكل والعام قامًا بحيث لا يتعامل إلا مع الكل والعام، ويتعامل مع الظواهر على

مستوى عال للغاية من التعميم فيلغى الخصوصية لأن كل الطواهر خاضعة لغس القانون، فيسقط في تعميمات كاسحة مثل «حضارة الشرق الروحية» و«حضارة الغرب المادية»، وكأن الشرق لا يعرف كيف يتعامل مع عالم المادة، وكأن شعوبه غارقة في التأمل المصوفى، وكأن الغرب منهمك في الصراع ضد الطبيعة ولم يعرف أي عقائد دينية. ولكن يمكن أن يحدث العكس تماماً فيؤكد النموذج الاختزالي الخصوصية المفرطة والمفرادة ويتعامل مع الظواهر على مستوى متدن للغاية من الخصوصية.

ويظهر هذا فى النازية وكل الأيديولوجيات الفائسية والعنصرية. فمثل هذه الأيديولوجيات تذهب إلى أن الشعب (الفلاني) يجسد مبدأ ما ولذا فهو شعب فريد له حقوق مطلقة، أما بقية الناس فهم مجرد مادة استعمالية يسرى عليها قانون مادى واحد (وهذا ما يسمى بالمرجعية الكمونية أى المرجعية المادية، أى حينما تكون الظاهرة مرجعية ذاتها، مركزها كامن فيها).

ويتجلى نفس مستوى التخصيص للرجة الفرادة في أقوال مثل «اليهود هم أصل الشر» أو «النمط الأسيوى للإنتاج». فحين نقول ذلك نكون قد عزلنا اليهود والشرق عن المشر» أو «النمط الأسيوى للإنتاج». وتصورناهم حبيسى خصوصية لا تتغير ولا تتحولً (وبالتالى أخرجناهم خارج نطاق العلم والمقارنة). ولكننا في الوقت ذاته نكون قد أطلقنا تعميماً كاسحًا على كل اليهود، وعلى الشرق بأسره، وكأن تواريخ اليهود لا تتغير بتغير المران والمكان، وكأن تواريخ اليابان والهند والصين وموزامبيق ومصر والجزيرة العربية يعبرً عن نفس النمط الإنتاجي الواحد!

أما النماذج المركبة غير العضوية، فهى تفترض أن العالم كل متماسك، مكونً من كليات متماسكة، مكونًة بدورها من أجزاء غير مترابطة بشكل صلب وغير متجانسة بشكل كامل، ولكنها مع هذا أجزاء متماسكة لكل شخصيتها ولا تُفهَم إلا بالعودة إلى الكليات. لكن الكليات ليست صلبة، ومركزها ومصدر تماسكها يوجد خارجها، ولذا فهى تظل كليات فضفافة تحوى داخلها ثغرات. وهذا يعنى أن الأجزاء مهمة فى أهمية الكل، وأنها لا تُردُ إلى الكل. فالنماذج المركبة تحاول إدراك الحاص دون السقوط فى تصور أن الخاص فريد لا مثيل له، ويدرك العام دون الذويان فى القانون العام إذ إن لكل ظاهرة منحناها الخاص برغم أنها تنضوى تحت نمط عام.

ويسمح عدم الالتحام العضوى بقبول الشخصية المستقلة لكل جزء برغم انتمائه للكل، فالجزء ليس جزءًا عضويًا لا يتجزأ وإنما هو جزء يتجزأ، أي أن انفصال الأجزاء عن الكل ليس انفصالاً كاملاً، وإغاهو درجة من الاستقلال النسبى للأجزاء من الكل وللأجزاء الواحد عن الآجزاء (وإلا وللأجزاء الواحد عن الآخر. ومع هذا، ثمة افتراض لأسبقية للكل على الأجزاء (وإلا انتخت فكرة الحقيقة الكلية وفكرة النموذج ذاتها). ولذا، لا يذوب الجزء في الكل ولا الكل في الجزء، ولا يذوب العام في الخاص ولا الخاص في العام، ولا يتبول الطواهر الانقطاع ولا الانقطاع الاستسعراد. وهكذا، فإن يإمكان النموذج أن يتناول الظواهر والعلاقات بكل أشكالها ومستوياتها ويحترم منحناها الخاص ويتناول الكل والجزء والحاص والعام والاستسعرارية والانقطاع دون أن يُردُّ الواحد إلى الآخر بل ويحاول الوصول إلى النقطة المفصلية حيث يتصل الواحد بالآخر.

في إطار النموذج الاختزالى، تتحدث على سبيل المثال عن الشعب العربى (أو الأمة الإسلامية) بوصفهما كتلة واحدة تسم بقدر عال من التجانس تتجدد من خلال روح المخضارة العربية. أما في إطار النموذج المركب فإن ثمة إدراكا بأن هناك كُلاً هو الشعب العربي، ولكنه كل ينقسم إلى تشكيلات أربعة كبرى: الهلال الخصيب (سوريا- فلسطين البنان-العراق)، ودول الخليج (السعودية - اليمن عمان - الكويت - قطر - الإمارات)، ودول المغرب العربي (تونس - الجزائر - المغرب موريتانيا)، وتشكل مصر والسودان ولبيا نواته وقليه . وكل تشكيل ينتمي إلى الكل العربي ولكن له سماته الخاصة ، وداخل كل تشكيل توجد عدة بلاد تنتمي له ، ومع هذا فإن لها هي الاخرى سماتها الخاصة ، أي ال الأجزاء توجد داخل الكل ولكنها منفصلة عنه .

ه ويدور النموذج الاخترالى فى إطار السببة الصلبة المطلقة المغلقة حيث يوجَد عنصر واحد أو أكثر تتسم كلها بالبساطة وتفاعل بشكل بسيط فيما بينها لتؤدى إلى نتائج بسيطة يمكن رصدها ببساطة وبحيث تؤدى (أ) حتمًّا إلى (ب) دائمًا فى كل زمان ومكان (الانتصار الحتمى والنهائى للطبقة العاملة أو للحضارة الغربية أو للفئة المؤمنة). فى هذا الإطاريتم فصل السبب عن التيجة، (فما يسبب أهو ب وحسب، وكأن التيجة لا تتحول بدورها إلى سبب، وكأن كل شىء لابد أن يدخل شبكة السببية الصلبة حتى نستطيم أن نصل إلى التفسير الكامل الشامل).

ومهما تنوعت الأسباب وتعددت، فإن التنوع والتعدد من منظور النعوذج الاختزالى مسألة ظاهرية، إذ إن كل الأسباب عادةً ما تنحل كلها وتمتزج في سبب واحد أو سببين عادةً ما دين، فيصبح مبدأ واحداً ثابتًا تخضع له كل الظواهر بشكل أو بآخر يلغى التنوع والتفرد. كل هذا يعنى سيادة الواحدية السببية وسيادة الحتمية والسقوط في

السبية الاختزالية البسيطة السهلة. وهذا يجعلها عاجزة عن تقديم تفسير معقول لتنوع الواقع.

على العكس من ذلك، تدور النماذج المركبة في إطار مبدأ التعددية السببية، ويحل مبدأ تعددية المببية، ويحل مبدأ تعددية المؤثرات محل مبدأ أحادية المؤثرات في فهم الطبيعة والإنسان وتفسيرهما والتنظير لهما. ويحل مبدأ تفاعل السبب والتيجة محل مبدأ الانفصال الكامل للسبب عن التيجة، ومن ثم يجرى النظر إلى الظاهرة في أبعادها المتكاملة دون الاقتصار على بُعد واحد مادى أو روحى، ثم يتم بعد ذلك تحديد أكثر الأبعاد فعالية وتأثيراً دون التقيد بأى مسلمات مسبقة تقول إن أحد الأبعاد (العنصر الاقتصادى أو العنصر الجنسى أو العنصر المال الروحى على سبيل المثال) أكثر فعالية وتأثيراً من الأبعاد الأخرى. فكل ظاهرة لها منحناها الموصى على سبيل المثال) أكثر فعالية وتأثيراً من الأبعاد الأخرى. فكل ظاهرة لها منحناها المؤسر إلا وجد حتميات مببية مطلقة ولا يوجد شيء في نهاية الأمر وفي التحليل الأخير إلا وجه المله، وضمان حرية الإنسان ووعيه بحريته). ولذا، لابد أن تُدرَس كل ظاهرة حسب المقاييس المناصبة لها، ويُحتَ نموذج خاص لدراستها، فلا تُطبّق قوانين الأشياء على الإنسان ولا تُعلِي قوانين الإنسان على الأشياء. هذا لا يعني بطبيعة الحال الشياء على الإنساني، غاماً كما أن الثانية لها يتفسير طوانب أخرى لهذا الوجود الإنساني، غاماً كما أن الثانية لها دورها في تفسير جوانب أخرى لهذا الوجود الإنساني، غاماً كما أن الثانية لها دورها في تفسير جوانب أخرى لهذا الوجود الإنساني، غاماً كما أن الثانية لها دورها في تفسير جوانب أخرى لهذا الوجود الإنساني.

والنموذج المركب يُنكر الواحدية السببية ولكنه لا يسقط في العبثية (حيث لا صببية على الإطلاق)، وإنما يدور في إطار السببية المركبة التعددية حيث لا تؤدى (أ) حتمًا ويشكل آلى إلى (ب)، فهى بسبب عدم تحكمنا في كل الواقع وبسبب عدم معرفتنا بكل عناصره قد تؤدى إلى (ج) (ولكنها بإذن الله تؤدى في معظم الأحوال إلى ب).

٦- النموذج الاختزالي يختزل الظواهر ويبسطها ويدور في إطار السبية المطلقة ويتصور أن الإنسان ظاهرة بسيطة يمكن معرفتها في كل جوانبها، ولهذا فهو يطمع إلى الوصول إلى اليقين الكامل والتفسير النهائي والحلول الشاملة والتحكم الإمبريالي الكامل.

أما النموذج المركب فإنه ينطلق من تركيبية الواقع الإنسانى والواقع المادى، ومن ثم فإنه يطرح إمكانية المعرفة وأن الحقيقة يمكن الوصول إلبها، ولكنها معرفة إنسانية ناقصة وحقية غير مطلقة (لأن المعرفة المطلقة تقع خارج نسق الناريخ الإنساني- وعند الإله وحده، فالكمال لله وحده، وهو وحده العليم بكل شيء والقادر على كل شيء). إن النموذج المركب يُعنَع بتناول ما يمكن أن يُعرف وحسب دون أن يصاب باليأس بسبب

للجهول وما لا بمكنه معرفته، فالمسافات سمة بنيوية فيه. إنه أقرب إلى الصورة للجازية منه إلى القانون، وهي صورة مجازية لا تتشيأ ولا تُشيئ لأن مركز الكون لا يتجسَّد فيه، بل يظل مفارقًا متجاوزًا له غير حال فيه، فتظل هناك مسافة بين الدال والمدلول وبين ما نجرده من الواقع والواقع المادى نفسه .ً

يتصور صاحب النموذج الاختزالي أنه قد وصل للحقيقة كل الحقيقة، وأنه على صواب كل الصواب، أما صاحب النموذج المركب فهو لا يقول إن هذا نموذج خاطئ أو مصيب بطريقة أحادية فجة، وإنما يقدم غوذجه بوصفه اجتهاداً له مقدرة تفسيرية عالية، ويطلب إخضاعه لعملية اختبار. وحينما يُخضَم للاختبار، فلابدأنه سيفسر بعض المعطيات في الواقع ولكنه سيعجز عن تفسير البعض الآخر. وفي هذه الحالة، لا يُوصَف النموذج بعدم الموضُّوعية، فالنموذج لا يُحكُّم عليه بمقدار موضوعيته وذاتيته (فهو ابتداءً مزيج من الموضوعية والذاتية لأنه تركيب) وإنما يُحكم عليه في إطار مقدرته التفسيرية والتنبية، وفي إطار تركيبيته. فالنموذج الذي يفسر أكبر قدر عكن من التفاصيل والعلاقات ويربط بينها ويتنبأ بعدد كبير من الظواهر، هو النموذج الأكثر تفسيرية (الذي يُقال له موضوعي)، وهو نموذج للجتهدالذي أصاب (فله أجران). أما النموذج الذي يفسر عددًا أقل من التفاصيل والعلاقات والذي يتسم بأن مقدرته التبشية ضعيفة، فهو النموذج الأقل تفسيرية (والذي يُقال له ذاتي)، أي غوذج من اجتهد ولم يفلح تمامًا (فله أجر واحد). وبالتالي، لا يصبح المعار هناكم المعلومات الذي تحت مراكمته وإنما جدواها في التفسير: وبذا يحل النموذج التفسيري مشكلة استقطاب الذات والموضوع. فالنموذج الذي تبته حركات النمركز حوك الأنثى قادر على تفسير بعض جوانب وجود المرأة وبعض مشكلاتها، ولكنه عاجز عن تفسير المرأة في كليتها أمَّا وزوجة وأختا. وهذه الجوانب الكلية المركبة تحتاج إلى غوذج أكثر تركيبة.

وبعد اختبار النموذج، يمكن إعادة صياغته حتى يمكنه استيعاب المعطيات الجديدة التي فشل في تفسيرها، أي أن النموذج التفسيرى (الاجتهادى) ليس صيغة نهائية تنجع أو تفشل. ويُلاحظ أن النموذج التفسيرى (الاجتهادى) ليس نموذجاً استبعادياً، فالعناصر التي يظهر أنها أقل تفسيرية لا تُرفَض ولا تُستبعد وإنما تفقد مركزيتها وتُنقل إلى الهامش، وهى قد تتقل إلى المركز مرة أخرى فيما بعد، وقد توضع في المركز داخل متالية احتمالية يتم من خلالها رصد عناصر المستقبل الكامن في الحاضر.

٧- تأخذ عملية التفسيرفي إطار النموذج الاختزالي المغلق شكل مجابهة الواقع بصيغ

وقوالب جاهزة ذات تحيزات خاصة. ويتم مراكمة المطيات والمعلومات داخل هذه القوالب جاهزة ذات تحيزات خاصات واخل هذه القوالب فتهمش بعض الحقائق الأساسية أو تسقط تمامًا، ويتم تأكيد بعض العناصر الهامشية التى تنفق مع الأطروحة الاحتزالية المتحيزة. ثم يجد الباحث نفسه يبحث عن أنماط مستمرة، حيث لا أنماط ولا استمرار، فتفرض عليه المقدمات المتحيزة الكامنة نتائج مضللة.

وتأخذ عملية التفسير (أو الاجتهاد) داخل النموذج المركب شكلاً مختلفًا عَامًا، فالمُسرّ للجتهد لن يواجه الواقع بقانون عام أو افتراض عام أو شعار سياسي أو قالب لفظى جاهز أو صورة شائعة يُفسِّر بها الواقع بأسره، وهو لن يقوم بمراكمة المعلومات عن الواقع بلا تمييز، بل سيبواجه الواقع بنصودَج منفتح يعزف مسبقًا أنه غوذج تصورى وأنه أداة تحليلية وحسب، فيخبر مقدرة النموذج النفسيري، ولكن عملية الاختبار ستقوم بتعديل النموذج وتفسيره. وتتلخص عملية الاختبار في محاولة تصنيف المعلومات التي يصل إليها صاحب النموذج المركب وتفسير أكبر قدر ممكن من عناصر وأبعاد الواقع في تشابكها وتفاعلها دون محاولة تفسير الظاهرة كلها. وفي إطار النموذج المركب، فإن أساس اختيار الحقائق، لا الحقائق نفسها، هو ما يشكل مدى صدقها وزيفها. فالصدق والكذب ليسا كامنين في الحقائق الموضوعية نفسها وإنما في كيفية تناولها وفي القرار الخاص بما يضم وما يستبعد منها. ولذا، لا يصبح السؤال: ما الحقائق؟ ولكن: ما أهم الحقائق أو ما الحقائق الدالة؟ ويصبح ترتيب الحقائق هرميا (حسب أهميتها) أكثر أهمية من مجرد تسجيلها أفقيًا بشكل متجاور، ويصبح تعريف ما هو مركزي وهامشي أهم من مجرد مراكمة المعلومات. وتصبح العلاقات بين المعطيات أكثر أهمية من المعطيات نفسها. وعلى كلُّ، هذا هو جوهر الإبداع: اكتشاف علاقات جديدة في الواقع وتحديد ما هو مركزي وهامشي وتفكيك الواقع وإعادة تركيبه في ضوء هذا الاكتشاف..

٨ـ مقدرة النماذج الاختزالية على ربط العناصر المختلفة ضعيفة بسبب اختزاليتها وانفلاقها، ولذا فإن مقدرتها على التعميم ضعيفة أيضاً. والعكس أيضاً صحيح، فالنماذج الاختزالية تسقط في التعميم المخل لأنها على حكس النماذج المركبة لا ترى المتحنى الخاص للظواهر، ومن هذه النقطة، يمكن أن نطرح فكرة النظرية الكبرى الحاكمة (بالإنجليزية: جرائد ثيرى grand theory). ونحن نذهب إلى أن التخلى عن صحاولة الوصول إلى نظرية حاكمة كبرى (رؤية للكون وللأمور المعرفية الكلية والنهائية) أمر غير ممكن. فالواقع قد ينقسم إلى مجموعة من القصص الصغرى (على

حد قول أنصار ما بعد الحداثة). ولكن هناك داخل كل قصة مهما بلغت من صغر مقصة كبرى، وهذا ما نعبًر عنه بقولنا «ثمة غوذج ما كامن وراء كل الظواهر». وهذا أيضاً ما يُقال له «حتمية الميتافيزيقا». وإن لم يطور الإنسان نظرية كبرى، فإنه سيقع فريسة النظرية الكبرى للآخر وضحية له إمبريالية المقولات». وفي داخل إطار النموذج الفضفاض وفكرة الاجتهاد، سنحاول الوصول إلى نظرية شاملة كاملة، ولكننا نعرف أننا لن نصل إلى اليقين المطلق أو التفسير النهائي، فنظريتنا لن تكون نظرية شاملة كاملة (جراند ثيرى) وإنما الريلاتيفلي جرائد ثيرى «clatively grand theory»، أى «نظرية كبرى وشاملة إلى حدًّما» أو داخل حدود ما هو عكن إنسانياً.

٩- النماذج الاختزالية ترى التاريخ بحسبانه كيانًا يتحرك بطريقة واحدة ونحو نقطة واحدة. فبمض الروى المادية ترى التاريخ بحسبانه يتخذ مساراً واضحاً، مدفوعاً بالصراع الطبقى أو علاقات الإنتاج أو فكرة التقدم. ولا تختلف عن ذلك بعض الروى الدينية التى ترى التاريخ بحسبانه تجسداً للمشيئة الإلهية وليس مجالاً للندافع بين البشر. ولذا، فإن أحداث التاريخ والواقع الإنساني ككل هى نتاج بطولة بطل أو بطلين، أو نتاج عقل واحد متأمر وضع مخططاً جباراً وصاغ الواقع حسب هواه، أو نتاج نظرية ثورية فورية أو فكرة انقلابية جذرية أو عودة مشيحانية (مهدوية) أو حتمية تاريخية أو يبئية أو وراثية أو العنصر الاقتصادى أو الدافع الجنسى. هذا المبدأ الواحد يمكن أن يكون روحياً (الإله - البطل - العقل الثورى - المؤامرة الكبرى) أو مادياً (نقش العالم الموك - روح الشعب).

أما النموذج المركب فينكر وجود قوانين تاريخية عامة وحتمية ويرى أن مقدرتها التفسيرية ضعيفة، ويطرح بدلاً من ذلك فكرة الأنماط المتاريخية المتشابهة، وليست بالضرورة المتكررة والمتجانسة تمامًا، فالتاريخ لا يتطور بنفس المستوى ولا بنفس المعدل ولا بنفس الطريقة من مجتمع لآخر. بل إنه، داخل المجتمع الواحد، يوجد من العناصر الخاصة ما يبجعل من الضرورى التأنى والدراسة المدققة لتُفهَم مسارات التاريخ المختلفة. وفكرة الأنماط المتشابهة، برغم أنها تنكر فكرة القانون العام، فإنها لا تسقط فى العبشية واللامعيارية.

١- تحل النماذج الاختزالية مشكلة القيمة بإلغائها. فإذا كان من المكن رد الإنسان في
 كليته إلى الطبيعة/ المادة، وإذا كانت الطبيعة/ المادة محايدة منفصلة عن القيمة

free ، فإن مشكلة القيمة لا تنشأ أساسًا . وتحل النماذج المركبة قضية القيمة بطريقة مختلفة ، فهى تستطيع التعامل مع المثالي والواقعي ، ومع الروحي والمادي ، فهي ليست نماذج واحدية بسيطة مادية لا تجيد التعامل إلا مع العالم الواقعي المادي ، وليست نماذج روحية بسيطة لا تجيد التعامل إلا مع عالم الروح .

11 النماذج الاختزالية غاذج منطرفة سواء في حالة الثورة أم في حالة السكون. فهي غاذج ترصد ما هو قائم بطريقة اختزالية، فإن تقرر تغييره فإنه لابد وأن يتم تغييره بشكل جنرى ثورى فورى. ولكن هذه النماذج، لأنها ترصد ما هو قائم وحسب، لا يدرك صاحبها إمكاناتها الكامنة، ولذا فهو يسقط في مزاج سكوني رجعي. أما النماذج المركبة، فإنه يمكنها أن ترصد ما هو قائم وما هو كامن، فهي لا تكتفي برصد السطح ومراكمة المعلومات وإنما تتجاوز السطح وصولاً إلى عالم الإمكانات، ولذا فهي غاذج ثورية تشجع على تجاوز الواقع باسم الإمكانات الكامنة، وهي ليست منطرفة في ثوريتها لإدراكها تركبية الواقم الإنساني وحدوده.

ويمكن تلخيص نقاط قصور النماذج الاختزالية ومواطن قوة النماذج المركبة فيما يلي:

١- من خصائص النماذج الاختزالية أنها قابلة للتوظيف ببساطة في أي اتجاه. فعملية الاختزال، كما بينا، هي عملية فصل الحقائق والوقائع عن سياقها الاجتماعي والتاريخي، ومن تم يمكن فرض أي معنى عليها وقرير أي تحيزات من خلالها واستخلاص أي نتائج منها. ولناخذ مثلاً النصور القائل إن الميهود قوة خارقة، وإن نفرذهم واسع إلى درجة أنهم يهيمنون على الولايات المتحدة، بل وعلى العالم الغربي بأسره. إن هذا التصور الاختزالي يمكن أن يستخلص منه المره ضرورة الحرب ضد هؤلاء اليهود، فهم المنسئولون عن الغزوة الصهيونية. كما يمكن أن يؤدي هذا إلى الدعوة إلى ضرورة التحالف معهم، فهم لا سبيل إلى هزيمتهم، بل إن مثل هذا التحالف مع هذه القوة الباطشة قد بعود بالفائدة على من يتحالف معها. أما النموذج المركب فإن من الصعب توظيفه لأنه بعلى صورة تقصيلية مركبة عن الواقع، كما أنه يساعد في كشف التحيزات الكامنة في الظاهرة أو النص موضع المدراسة.

 ٢- لا تفيد النماذج الاختزالية كثيراً في عملية الممارسة، إذ إن الممارسة تتطلب نموذجًا تحليلياً أكثر تفصيلاً ودقة وتركيبية يزود الدارس بخريطة يعرف من خلالها كل نتوءات الواقع، وما هو مركزي منها وما هو هامشي، وما الوضع القائم والإمكانات الكامنة، ومن المدو ومن الصديق، خريطة يفهم بواسطتها المناصر والانقسامات المختلفة في معسكر العدو ومدى كفاءته ودوافعه ومواطن ضعفه وآلاف التفاصيل الأخرى التي تظل بمناى عن النموذج الاختزالى. فحينما تخبرنا بروتوكولات حكماء صهيون أن السهود هم أس الشر، فسماذا يفيد ذلك في الحرب السومية ضد الجيب الاستبطائي الصهيوني؟ أما النموذج المركب فسيساعدنا على أن ندرك واقعنا وواقع من نتصدى له في كل أبعاده (الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والدينية)، وهو ما يُحسن قدرتنا التنبية، ويفيد كثيراً في الممارسة.

٣ ـ تؤدى النماذج الاختزالية إلى السقوط فى رؤية الآخر بطريقة عنصرية ، فجوهر العنصرية هو عنصرية ، فجوهر العنصرية هو عملية الاختزال هذه ، التى تحوك الكل الإنساني المركب إلى عنصر واحد . أما النماذج المركبة فهى لا تختزل الآخر بل تراه فى تركيبيته الإنسانية والمعيقة ، وتستعيد له إنسانيت وتركيبيته ومن ثم تُعرفه فى قوته وفى ضعفه الحقيقيين ، وفى مقدرته على الانتصار والانكسار وفى سياقاته المتعلدة .

٤- يكون تبنى النماذج الاختزالية تعييراً عن كسل عقلى، ولكن هذا التبنى يزيد فى الوقت نفسه من هذا الكسل، إذ إنه يصبب العقل بالشلل حتى نصبح موضوعيين متلفين تماماً لكل ما يأتينا من حقائق صلبة دون تساؤل أو إبداع، على عكس تبنى النماذج المركبة الذي يعبر عن مقدرة العقل على توليد النماذج التحليلية وعلى مقدرته على تجاوز الرصد المباشر.

ه يولّد النموذج الاختزالي تفاؤلاً لا أساس له، كما يمكن أن يولّد في نفس صاحبه المأس والقنوط، إذ إنه قد يُصعد التوقعات التي لا تتحقق وقد يُخفى الإمكانات التي يمكن أن تتحقق في المستقبل. أما النموذج المركب فإنه لن يهون أو يهول بل سيحدد لنا توقعاتنا وسيعوفنا بحدود إمكانياتنا.

لكل هذا، يصبح من الضروري (من الناحية المعرفية والأخلاقية بل والعملية) تبنَّى نماذج أكثر تركيبًا من النماذج الاختزالية المادية.

## النماذج الاختزالية ، سرشيوعها،

ولكن إذا كانت النماذج الاختزالية قاصرة عن تفسير الواقع فعا سر شيوعها وجاذبيتها؟ إن سر شيوع هذه النماذج يعود للاسباب التالية:

١- نحت النماذج المركبة (بما يتضمنه من عمليات التجريد والتفكيك والتركيب) عملية صعبة للغاية تتطلب جهداً إيداعياً واجتهاداً خاصًا، ولذا فإن ما يحدث في كثير من الأحيان أن يقوم الناس في أثناء عملية التفسير بعملية تجريد تفكيكية اختزالية أبعد ما تكون عن التركيب وتنسم بالتبسيط والوضوح والتحرك في إطار السببية البسيطة (الروحية أو المادية) واليقينية المطلقة أو شبه المطلقة. فيستبعدون يعض العناصر ذات القيمة الأساسية في عملية الفهم والتفسير والتغيُّر والتي لم يُدرك صاحب النموذج الاختزالي أهميتها، بحيث يصبح التعامل مع الواقع مسألة سهلة وتصبح النتائج التي يتوصل لها الباحث يقينية (تقترب من اليقينية التي يتوصل لها الباحث في الظواهر الطبيعية) الأمر الذي يُولِّد لدى الإنسان وهم التحكم الكامل في واقعه والتفاؤل الشديد البسيط. والعقل الإنساني، منذأن وُجد الإنسان، دائم البحث عن صيغة بسيطة يمكنه عن طريقها تفسير كل شيء والتحكم في كل شيء وحل كل مشكلاته: خاتم سليمان أو مصباح علاء الدين أو جملة سحرية أو معادلة رياضية أو قانون علمي واحديفك به كل الشفرات ويحل به كل الألغاز ويفتح به كل الكنوز، فشمة رغبة طفولية جنبية كامنة في النفس البشرية تدفع الإنسان إلى محاولة الوصول إلى عالم فردوسي لا صراع فيه ولا تَدافُع ولا اختيارات أخلاقية، عالم كل الأمور فيه واضحة لا لبس فيها ولا إبهام، ومن نَّمُّ يمكن التحكم فيه تمامًا. وما أسهل أن يقول المرم إن الصراع الطبقي يفسر كل الظواهر، وإن إسرائيل ما هي إلا قاعدة للاستعمار الغربي، أو إن اليهود هم مصدر كل الشرور في كل زمان ومكان، أو المكس، أي أنهم ضحايا الاضطهاد في كل زمان ومكان.

٣- أدًى شبوع وهم الموضوعية المادية المتلقية والواقع الخام إلى شيوع النماذج الاختزالية، فنحن كبراً ما نتصور أن الحقائق هى الحقيقة وأن الواقع الخام هو مُستَقرها، ولذا فنحن نحاول أن نكون موضوعين تماماً في رصد الحقائق فلا تُممل عقولنا. ومعظم الحقائق التي يأتي بها الاختزاليون حقائق مرضوعية ووقائع ثابتة حدثت تحت سمع الناس ويصرهم، فهم لا يختلقون الحقائق (في أغلب الأحيان) وإنما يجتزئونها، ولكن كثيراً ما تكون الحقائق التي يذكرونها تافهة هامشية جزئية لا علاقة لها بالحقيقة الكلية (ولذا فهي تُسمَّى بالإنجليزية: ترو لايز true lies أكاذيب حقيقية، أي كلمة حق (جزئي) يُراد بها باطل «كلي»). فالابد أن هناك يهودا أفسراراً، ولابد أن هناك يهوداً شعراراً، ولابد أن هناك يهودة؟ مضطهدين، لكن هل هذا هو النمط الأساسي المتكرر في تواريخ الجماعات اليهودية؟

"- النصوذج الاحتزالي هو النصوذج السائد في الصحافة والإعلام على وجه العموم، بسبب أن المشتغل بالإعلام عادةً ليس عنده فسحة من الوقت للنظر العميق في الوقائع المبيب أن المشتغل بالإعلام عادةً ليس عنده فسحة من الوقت للنظر العميق في الوقائع التي يكتب عنها (فرئيس التحرير يود أن يجد الخبر فوراً على مكتبه). ولذا ارتبط الإعلامي الإعلام قاماً بنظرة «الآن وهنا وبما يسمونه الأحداث الساخنة، التي يضطر الإعلامي إلى عزلها عن أي سباق أو خلفية تاريخية أو اجتماعية وأي دوافع إنسانية مُركّبة وأي يكتب عنها فإن هناك مشكلة أن السيد رئيس التحرير الافتراضي يريدها في حيز صغير للخاية (٢٠٠ كلمة - ٣ دقائق). وقد أدّى كل هذا إلى سيادة النماذج الاختزالية على الإعلام والإعلاميين، وبسبب سيطرة الإعلام على عقول الناس، بدأت النماذج الاختزالية تهيمن على السواد الأعظم من البشر. ولذا، حينما أطلق أحد الصحفيين المحتد أن هجرة اليهود السوفيت هي جريمة المصر، اندفع كل الإعلاميين وبدءوا يتحدثون عن هجرة اليهود، في الوقت الذي كان عدد يهود الاتحاد السوفيتي لا يتحدثون عن هجرة ملايين اليهود، في الوقت الذي كان عدد يهود الاتحاد السوفيتي لا يزيد على مليون ونصف المليون!

٤- عمن ظهور الصورة مصدرا أساسيا للمعلومات من الاتجاه نحو الاختزال، فالصورة منفلقة على نفسها توصل رسالتها بشكل مباشر إلى وجدان الإنسان العادى، الأمر الذي لا يتبح له أى فرصة للتأمل أو الضكر.

٥- لا شك فى أن إيقاع الحياة الحديثة ذاته الآخذ فى التسارع لا يسمح بأى تأمل أو تفكّر،
 ولذا يجد الإنسان نفسه مضطراً لاستخدام الصيغ اللفظية الجاهزة (الكلشيهات)
 والصور النعطية.

# النماذج الاختزالية والنماذج المركبة، طريقة صياغتها،

طريقة صياغة النماذج الاختزالية والنماذج المركبة لا تختلف عن طريقة صياغة أى نماذج تحليلية أخرى، فهى عملية تفكيك وتركيب وربط وتجريد. ولنبدأ بطريقة صياغة النموذج الاختزالي:

ا \_ يحدًّد صاحب النموذج الاختزالى الواحدى (الروحى أو المادى) أطروحته الأولية (الفرض العلمى)، وهى حادةً أطروحة شائعة بسيطة بساطة بالغة، وعامة عمومية فائقة بسبب استبعادها لتركيبية الواقع وتركيبية الفاعل الإنسانى (اسلوك هذا الإنسان إن هو إلا انعكاس لوضعه الاقتصادى؛ أو احذا الفلسطينى قام بهجمته الاستشهادية أو الانتحارية بسبب الدوافع الدينية وحسب أو بسبب بعض العُقَد النفسية ، أو بسبب معن العُقَد النفسية ، أو بسبب معبداد الموسعة المعربية ، ثم تمنح هذه الأطروحة الاختزالية البسيطة مركزية تفسيرية .

٢- تتم مراكمة المعلومات فى ضوء هذه الأطروحة البسيطة. ومهما بلغت سناجة وبساطة الأطروحات والفعليات والحقائق الأطروحات والفروض الأولية ، فإن هناك دائمًا فى الواقع بعض المعطيات والحقائق التي يمكنها أن تضفى قدراً من المصداقية على هذه الأطروحات والافتراضات، وهى عادةً حقائق صلبة وصادقة تمامًا من الناحية الإخبارية المباشرة ، أى أنها موجودة بالفعل فى الواقع .

## ٣ ولكن ما يحدث لهذه الحقائق الصلبة هو ما يلي:

- (أ) تُنزَع الوقائع والتفاصيل من سياقها التاريخي والإنساني، بحيث تصبح بلا تاريخ ولا أصول اجتماعية ولا أبعاد إنسانية.
- (ب) تُعزَل الوقائع والتفاصيل عن كل أو معظم الحقائق الأخرى، وعن أى نماذج أو أنماط ناريخية أو اجتماعية أو إنسانية أخرى، أى أن المنظور المقارن يُسقَط عَامًا.
- (ج) بعد إتمام هاتين العمليتين يمكن فرض أى اتجاه على هذه الحقائق فتسحوَّل إلى مؤشر إمبريقى دقيق ودليل مادى قاطع على صدق الأطروحة أو الفرضية الأولية .

وبعد أن تتم صياغة النموذج البسيط وتوثيقه، لابد أن يتسم المتلقى لهذه االأطروحة الموثقة المهتبعاد الفاعل الموثقة المهتبعاد الفاعل الموثقة المهتبعاد الفاعل الموثقة المهتبعاد الفاعل الإنساني، فهو متُلقَّ موضوعي محايد، إن رأى أوقامًا آمن بها على الثو، وإن سمع عن واقعة حدثت فعلاً فإن عليه أن يصدقها (والتفسير الملتصق بها) بكل ما أوتى من موضوعية وحياد دون تفكيك أو تركيب، ودون استدعاء حقائق وأنماط أخرى، ودون إدراك السياق والاجتماعي والتاريخي الإنساني للتفاصيل والوقائع التي تُعرَض عليه، ودون تساؤل عن مدى أهمينها ومركزيتها.

وتتم صياغة النماذج المركبة أيضًا من خلال عملية تفكيك وتركيب:

ا - على العكس، يحدد صاحب النموذج المركب أطروحت الأولية (الغرض العلمي) بطريقة مركبة منفتحة تحوى كثيرا من العناصر المادية وغير المادية حتى يمكن رصد الواقع من خلالها في كل تركيبيته، ثم يحدد المستوى التعميمي والتخصيصي بما يتناسب مم المنحني الخاص بالظاهرة. ٢- تُوضَع الوقائع والتفاصيل والمعلومات في سياق إنساني (تاريخي واجتماعي) عريض،
 أي تتم استعادة البُعد التاريخي والمنظور المقارن (وهو الأمر الذي تحرص على استبعاده الكتابات الاختزالية).

٣- تُربَط الأجزاء والتفاصيل والحقائق بالكليات الناريخية والاجتماعية والإنسانية ثم تصنف داخل أنماط.

٤- تُضَم وقائع ومعلومات كان قدتم استبعادها من منظور النماذج الاختزالية القائمة، ويتم توسيم وتعميق الأنماط.

وبذلك، يمكن إظهار عجز النموذج الاختزالي عن تفسير كثير من المتغيرات وعناصر الواقع، كما يمكن البرهنة على مقدرة النموذج المركب على إنجاز ما عجز عنه النموذج الاختزالي، إذ تكتسب الوقائع معنى جديداً ويصبح من المكن تفسيرها بطريقة أكثر تركياً وإنسانية.

# المؤشربين النماذج الاختزالية والنماذج المركبة،

كلمة «المؤشّر» من فعل «أشّر»، وهو من اللغة العربية المحدثة، وتقابلها في اللغة الإنجليزية كلمة الإنديكيتور indicator». والمؤشّر هو عادة جسم متحرك (إبرة أو عقرب) يتحرك على سطح به مقياس. وتدل حركة المؤشّر على التحولات التي تطرأ على شيء آخر، فالإبرة التي تُوجد في عداد السرعة في السيارة تدل على السرعة، أما الإبرة التي تُوجد في جهاز قياس الضغط فتدل على الضغط، وتدل عقارب الساعة على الزمن. ويكحظ أنه تُوجد هنا علاقة بين شيئن: جسم مادى يشاهده المرء بشكل مباشر، وشيء آخر غير منظور يجرى قياسه مثل السرعة والزمن وضغط الدم في الإنسان أو الضغط الجوى.

وتُستخدَم كلمة «مؤشِّر» في العلوم الإنسانية لنفس الهدف. فالمؤشَّر هو عنصر ما في الواقع يمكن ملاحظته بسهولة، والتحولات التي تطرأ عليه تدل على النحولات التي تطرأ على مفهوم مجرد. ويسبب هذه العلاقة يمكن جمع المعلومات والبيانات عن الظواهر المتعينة والمجردة (الطبقة ملكانة - الأسرة) من خلال المؤشَّر بحيث يتعمق إدراكنا لها، كما يمكن رصد التحولات التي تطرأ عليها.

ويتراءى للبعض أن علاقة المؤشّر بالواقع علاقة مباشرة تمامًا تشبه علاقة العقل بالواقع

أو بالمعلومات حسب الرؤى الموضوعية المادية المتلقية (صفحة بيضاء تنطبع عليها المعطيات الحسية للواقم دون تَدخُّل الرؤى والرموز والذكريات والإرادة والمقدرة والمصالح على خداع الذات وتجاوزها)، أو أنها علاقة تشبه علاقة الثير بالاستجابة في النماذج السلوكية إذ لآ توجد مسافة تفصل بين الواحد والآخر. ولكن المؤشِّر لا يتحرك في فراغ أو على صفحة بيضاء، فهو مرتبط دائمًا بالنموذج الإدراكي أو التفسيري الذي يحكم رؤية من يستخدم المؤشر. فيمكن للمؤشّر أن يكون تعبيراً عن غوذج مركب (ولنسمه المؤشّر المركب،)، ويمكن للمؤشر أن يدور في إطار غوذج اخترالي (ولنسمه المؤسس الاختزاليه). والمُؤشِّر الاختزالي-شأنه شأن النماذج الاختزالية - يتعامل مع الواقع (متضمنًا الإنسان) بوصفه ظاهرة بسيطة واضحة، خاضعة للسببية الصلبة الماشرة الكاملة؛ الظاهر هو الباطن، والسطح لا يختلف عن الأعماق، والظاهر يكشف ما في الباطن بسهولة ويُسر، والسطح يشف عما تحته بدون عناء. والدوافع الإنسانية بسيطة واضحة يمكن رصدها، ولذا فإنَّ الإنسان يسلك حسب نمط متكور مسبَّق، ويَسهُل التنبؤ بما سيفعله كما يتصور السلوكيون (وهم حالة متطرفة من أصحاب المؤشّرات الاختزالية الكمية (المادية). ويظن صاحب المؤشر الاختزال أن مؤشِّه أو مؤشَّراته يقينية نهائية صلبة وما عليه إلا أن يستخدمها وأن ينظر للواقع بشكل موضوعي محايد (متجاهلاً السياقات المركبة المتداخلة والأبعاد التاريخية والتركيبات النفسية والرموز متعددة الأوجه). وهو عادةً ما يحول الكيف إلى كمٌّ، بل إنه يدرك الكيف بحسبانه كمّا (فعلم اجتماع عشة الدجاج لا يختلف بالنبة له عن علم اجتماع المزل الإنساني)، ثم يعيى جداوله التي لا تتهي بالبيانات وهو موقن تمامًا أنه أحاط بكل جوانب الواقع وشرحه تمامًا

وصاحب المؤشّرات الاختزالية جاهز دائماً بآلياته الرصدية وجداوله البحثية واستبياناته ، ولكنه جاهز بالدرجة الأولى بأطروحته الاختزالية التى تُفسّر كل شىء واستبياناته ، ولكنه جاهز بالدرجة الأولى بأطروحته الاختزالية التى تُفسّر كل شىء باختزاله إلى عنصر واحد يُردُّ إليه كل شىء فى نهاية الأمر: عنصر اقتصادى – صراع من أجل البقاء دافع جنسى - شهوة للسلطة - رغبة فى مواكمة الثروة - تغير فى أدوات أو قوى أو علاقات الإنتاج - مؤامرة بلشفية - مؤامرة يهودية - والآن (بعد أحداث ١١ سبتمبر) مؤامرة إسلامية متطرفة . ويتم الرصد فى إطار هذه الأطروحة وتُستخدم المؤشّر ليس طريقة لاكتشاف الواقع وإنما لتسطيحه وتسيطه وتسويته .

ينظر صاحب المؤشّرات الاختزالية حوله جاهزًا بأطروحاته البسيطة، ويتحول كل ما

حوله إلى شواهد تشبت ما يؤمن به دون أى قلق أو اجتهاد أو إشكاليات. ويدلاً من التشاف الواقع وإعادة اكتشافه، يقوم هو بعملية رصد موضوعى مثلقٌ وتوثيق سطحى. فإن اشترك يهودى أمريكى فى مظاهرة من أجل إسرائيل، فإن الأمور متهية والدلالة واضحة، فالظاهر والباطن واحد، والثير والاستجابة متصلان. فاشتراك عذا اليهودى فى مثل هذه المظاهرة هو دليل صلب لا يُدحَض على أنه صهبونى متعاطف مع إسرائيل، وإن ضبطت مجموعة من المجرمين من أعضاء الجماعات اليهودية فى مكان ما، فإن المسألة في كل بقياع أيضًا منتهية، فهذا مؤشر صلب على أن اليهود أشرار ينشرون الفساد فى كل بقياع الأرض. وإن قررت الولايات المتحدة نقل سفارتها إلى القدس، فإن المسألة واضحة وسهلة وتنهض دليلاً على سطوة اللوبى الصهيونى. وإن صرح أحدهم أن أبواب الهجرة من الاتحاد السوفيتى ستُفتَح أمام اليهود، فهذه ولا شك جريمة العصر ومن المتوقع أن تهاجر الملايين، وذلك لأن الأطروحة السائلة أن اليهود يهاجرون إلى إسرائيل كلما سنحت لهم الفرصة!

وما يغيب في هذه الاستجابات هو الإحساس بتركيبية الواقع وأن الظاهر ليس هو الباطن. ومن تَمَّ، فإن الأطروحات السيطة لا تكفى، والمؤشّرات الواضحة البسيطة لابد وأن نثير في أنفسنا الشك. فالإنسان ظاهرة مركبة إلى أقصى حد، ظاهرة تحوى داخلها عناصر لا يمكن بأى حال ودها إلى النظام الطبيعي (الوعي-الحس الخلقي-الحس الجمالي حالم مراقبة الذات وتغييرها المقدرة على فعل الخير وعلى فعل الشر بشكل واع ونتيجة اختيار حرد استخدام الرموز في العمليات الإدراكية). وهذه العناصر تتجلي في أشكال ملموسة مختلفة، ولكن إدخالها في شبكة السبية الصلبة والتوصل إلى مؤشّرات مادية عليها أمر عسير في معظم الأحيان ومستحيل في بعضها، ولعل هذا هو سبب صعوبة التنبؤ بسلوك الإنسان، ولكن يظل من الضروري، مع هذا، استخدام المؤشّرات والتعميم منها، فبدونها لا يمكن رصد الواقع ولا يمكن رؤية الأغاط الكامنة وراء سيل المعليات والمعلومات ولا يمكن ران يقوم علم.

ولكن لابد أن تحاول المؤشّرات أن تفلت من قبضة النماذج الاختزالية التي تُجمَّد الواقع وتُسطّحه، ولابد أن ندرك عدة قضايا أساسية عند استخدام المؤشّرات:

١- لعل من الواجب أن ندرك قصور المنطلقات المعرفية للنماذج الموضوعية المادية المتلفية
 التي تظن أن الإنسان إن هو إلا ظاهرة طبيعية ، ويجب تَبني منطلقات الرؤية التفسيرية

الاجتهادية التي تنطلق من ثنائية الإنسان والطبيعة والتي تؤكد أن الإنسان ليس إنسانًا طبيعيًا وإلما إنسان غير طبيعي، رباني/ إنساني. هذا الاختلاف بين الإنسان والطبيعة (المادة) يُعيُّر عن نفسه في الاختلاف بين المؤشِّر في العلوم الطبيعية والمؤشِّر في العلوم الإنسانية. ولنأخذ على سبيل الثال، المستوى التعميمي الذي يمكن للباحث أن يطمح إليه. إن أي علم لابد أن يستند إلى قدر من التعميم، وإلا لما أصبح علمًا. ولكن التعميم في العلوم الطبيعية يصل إلى مستويات أعلى بكثير من المستويات التي تصل إليها العلوم الإنسانية ، إذ إن عنصرى الزمان والمكان بالنسبة للعلوم الطبيعية ليسا في أهميتهما بالنسبة للعلوم الإنسانية. ولذا، فإننا نجد أن التعميم في العلوم الإنسانية يكون بمثابة إطار عام يتم من خلاله تصنيف مجموعة من الظواهر، وتظل كل ظاهرة محتفظة بخصوصيتها واستقلاليتها عن الإطار الكلي. ومن هنا، فإننا نجد أن التعميم في العلوم الإنسانية يظل لصيقًا إلى حدًّ ما بالمادة المستخدمة في الوصول إلى التعميم. ولذا، فإنه يُقبَل في العلوم الإنسانية بقدر من الاختلاف بين النظرية والظواهر المختلفة لا يُسمَّح به في العلوم الطبيعية. فإن قلنا (إن للجشم عات العربية تم عرحلة التحديث، فإن قولنا إلى حد كبير صادق، ولكن يظل هناك تفاوت في معدلات التحديث، فهناك جيوب (في الواحات والجبال) ظلت بمنأى عن التحديث. كما يُلاحَظ أن التعميمات في العلوم الإنسانية كثيراً ما يتم تعديلها من خلال عملية التطبيق، ذلك لأن العلاقة بين المؤشّر (العام) والظاهرة (الخاص) في العلوم الإنسانية علاقة حلزونية تبادلية. فنحن يمكن أن نصل إلى تعميم مفاده أن الجماعات الوظيفية اليهودية، بعد ظهور الدولة القومية، تتحول عادةً إلى طبقات متوسطة. ويمكن تعريف الطبقة التوسطة من خلال الدخل والمكانة وأسلوب الحياة، ويمكن استخدام هذا مؤشِّرا عاما. ولكن، عند التطبيق، لابد أن نَلزَم الحذر، فأعضاه الجماعات اليهودية من أعضاه الطبقة المتوسطة في الولايات المتحدة ليست لهم أي خصوصية، وإن كانت ثمة خصوصية فليس لها أهمية تفسيرية كبيرة. أما في جنوب إفريقيا، في إطار المجتمع الاستيطاني، فإنها تصبح طبقة متوسطة استبطانية، الأمر الذي يمنحها خصوصية لها قيمة محورية في عملية التفسير؛ فعلاقة الطبقة المتوسطة في جنوب إفريقيا بالطبقة العاملة السوداء تختلف تمامًا عن علاقة الطبقة الوسطى في بلد مثل فرنسا مع الطبقة العاملة فيها. أما في أمريكا اللاتينية، فإن قولنا بأن أعضاء الجماعات اليهودية انخرطوا في صفوف الطبقة المتوسطة هو من قبيل التجاوز. فهم طبقة متوسطة من ناحية الدخل والمقايس الخارجية والمهنية، ولكنهم مع هذا احتفظوا ببعض ملامح الجماعة الوظيفية المالية. ومن بين هذه الملامع العلاقة مع النخبة الحاكمة، إذ إن أعضاء الجماعات البهودية في أمريكا اللاتينية كانوا غير مُشكين (حتى عهد قريب) في النخبة الحاكمة بسبب التكوين الحضارى الخاص للمجتمعات اللاتينية، فرغم أنها مجتمعات السيطانية، فإنها لم تصل إلى درجة عالية من العلمنة والانفتاح كما حدث على سبيل المثال في الولايات المتحدة.

٢. يجب أن ندوك أن مضمون المؤشر في العلوم الإنسانية ليس مباشراء فظاهر الإنسان يختلف عن باطنه، إذ لابد أن يكد الباحث لتحديد المعنى الحقيقي للمؤشر. ويمكن أن تكون بعض المؤشرات متشابهة بشكل سطحى، ولكتنا بعد شيء من التعمق فيها سنكتشف أنها تشير إلى مدلولات مختلفة بل ومتناقضة. والعكس صحيح، إذ يمكن لمؤشرات أن تبدو متناقضة ولكن بعد شيء من التعمق يتضح أنها تشير إلى مدلول واحد.

ولنضرب بعض الأمثلة على ما نقول: إن هجرة اليهود من بلادهم إلى إسرائيل هو مؤشّر على أن ثمة عناصر طرد في بلادهم الأصلية وعناصر جذب في إسرائيل، وتدل على فشلهم في الاندماج في مجتمعاتهم. وبناءً على هذا التعميم المعقول، بل والبديهي، يمكن القول بأن هجرة يهود جورجيا هي تعبير عن الاتجاء نفسه. ولكننا لو تعمقنا قليلاً لوجدنا أن هجرة يهود جورجيا إلا هي تعبير عن اندماجهم في مجتمعهم؛ فجماهير جورجيا السوفيتية (قبل سقوط الاتحاد السوفيتي) كانت تناصب الدولة السوفيتية العداء، وأعضاء الجماهير ومن مجتمعهم المجورجي، وبالتالي، فإن الحروج من جورجيا والذهاب إلى إسرائيل (عدو الاتحاد السوفيتي اللدود) ليس خروجا يهوديا بل هو خروج جورجي وتعبير عن حركيات المجتمع الجورجي وعن رفض الهيمنة السوفيتية. وإذا نظرنا إلى يهود بني إسرائيل في الهند، فإننا المجتمع الهندى مبنى على نظام الطائفة المغلقة، وأن من يتمي إلى هذا المجتمع عليه أن للجتمع عليه ناهدا معني على نظام الطائفة المغلقة، وأن من يتمي إلى هذا المجتمع عليه أن تمبير عن اندماجهما. ويلاحظ أن هذه الطوائف ذاتها طبقت بعضها على بعض قوانين تمبير عن اندماجها . ويلاحظ أن هذه الطوائف ذاتها طبقت بعضها على بعض قوانين الطعادة والنجاسة الهندوكة!

٣ يجب أن ندرك أن مضمون المؤشّر في العلوم الإنسانية مرتبط إلى حدَّ كبير بالمعنى المناخلي الذي ينسبه الفاعل إليه ومرتبط بالدلالة الرمزية للمُعطَى المادي (وهو أمر غير

متوافر وغير وارد في العلوم الطبيعية). ولنأخذ هجرة اليهود السوفيت من الاتحاد السوفيتي مثلا. إذا لم نعرف دوافع الهاجرين للهجرة وظروف هجرتهم، فإننا لن نتمكن من فهم اتجاه حركتهم. فإذا افترضنا - كما يفعل الصهاينة - أن الدافع للهجرة هو العودة إلى أرض الميعاد، فإن اتجاه اليهود السوفيت إلى الولايات المتحدة يبدو كما لوكان غياءً منهم. ولكننا إذا عرفنا أن دوافعهم هي الحراك الاجتماعي، لأصبحت الهجرة إلى الولايات المتحدة أمرًا منطقيًا للغاية. ويؤدي تنوع المعنى الداخلي إلى تنوع الدلالات لنفس المؤشر المادي، ولذا فإن ثمة مؤشرًا ماديًا وأحداً قد يشير إلى أكثر من مدلول أو إلى المدلول وعكسه . وقد درس الزعيم الصهيوني بن جوريون دوافع يهود الولايات المتحدة وتركيبينهم الأيديولوجية والنفسية، وخلص من هذا إلى أن صهيونية كثير من يهود أمريكا التي تنبذي في دفع التبرعات لإسرائيل والتظاهر من أجلها ليست تعبيرًا عن رغبتهم في العودة إلى أرض الميعاد أو تمسكهم بهويتهم وإنما هي محاولة لتغطية اندماجهم في المجتمع الأمريكي وإرضاءً لضمائرهم اليهودية المتعبة. فكأن المؤشِّر هنا (ادعاء الصهيونية) يشير إلى عكس مضمونه الصهيوني التقليدي (تماسك الهوية اليهودية). ومن نَّمَّ، فبرغم أن كثيرًا من يهود أمريكا متعصبون ويعلنون صهيونيتهم بشراسة غير عادية، فإن المُلاحَظ أنهم لا يذهبون إلى انتخابات المؤتمر الصهيوني ويكتفون بدفع اشتراكات العضوية. ويُلاحَظ أن صهيونية يهود أمريكا تعني أنهم يهود/ أمر بكيون (على غوار إيطاليين/ أمريكين) أي أن إسرائيل لست هي مسقط رأسهم كما يُقال، لأن مسقط الرأس هو المكان الذي يهاجر منه الإنسان لا إليه. ومرة أخرى نلاحظ أن المضمون الحقيقي لصهبونية يهود أمريكا ليس صهبونيًا.

ولنأخذ ظاهرة حب اليهود وكرههم. فإذا عرفنا مثلاً أن بلفور كان يحاول تخليص إنجلترا من اليهود، فإنه يمكننا القول إن صهيونيته هي تعبير عن كره عميق لليهود، وإن حبه المزعوم لليهود لا يختلف كثيراً عن كره هتلر لهم. إن المني المداخلي للمؤشر مرتبط تماماً برؤية الفاعل إلى الكون، فكأن المضمون المحدد والمتعبّن للمؤشر يتحدد إلى حد كبير في إطار رؤية الفاعل.

٤ ـ وثمة نقطة مهمة أخرى مرتبطة قامًا بقضية المعنى الداخلي، هي أن رؤية الفاعل، ظاهرة كانت أم كامنة، مختلفة عن أمنياته وعن أقواله. فقد تتطابق الأمنيات والأقوال مع الرؤية إلى الكون، وقد تتناقض جزئيًا أو كليًا معها. والمتنالبة للحتملة والمشروع والبرنامج كثيرًا ما تختلف عن المتنالية المتحققة وعن التنائج الفعلية، ويجب ألا يخلط الباحث الواحد بالآخر، فيأخذ البرنامج السياسي بحسبانه مؤشرًا صلبًا على ما سيحدث.

٥- ترتبط بالعنصر السابق قضية استطلاعات الرأى التي يُنظر إليها محسبانها مؤشّرات صلبة على الاتجاهات السياسية في مجتمع ما. فتُوجَّه أسئلة واضحة يمكن الإجابة عنها بنعم أو لا، ثم تُصب المعلومات في جداول ويُقسّم أصحاب الإجابات إلى صقور وحمائم مثلاً. والتقسيمات الثنائية تكون عادةً مغربة ولكنها احترالية، إذ لا يُعقل أن يكون الواقع بمثل هذه البساطة . فإن سُنل إسرائيلي هل أنت مع السلام؟ ستكون إجابته ولا شك ونعم أنا مع السلام، إذ من النادر أن يوجد إنسان قادر على أن يقول أنا صد السلام ومع سفك الدماء. فالسؤال الساذج يؤدى إلى إجابة ساذجة. ولكن الثنائيات المتعارضة لا يمكنها أن تصل إلى تركيية الواقع وغوجاته. وثمة أسئلة يمكن الإجابة عنها بـ (نعم)على مستوى والا) على مستوى أخر، و(نعم ولا) في الوقت نفسه على مستوى ثالث. وهناك أيضًا الدوافع المركبة (بعضها خفي ويعضها على مستوى اللاوعي). فقد يبُّنت إحدى إحصاءات الرأى في الانحاد السوفيتي أن ١٧٪ من يهود الاتحاد السوفيتي يتحدثون البديشية. ولكن الباحثين وجدوا، بعد مراجعة الأرقام، أن جزءاً كبيراً عن شعلهم الإحصاء صرح بأن اليديشية هي لغته كجزء من تأكيد هويته وكجزه من الاحتجاج على الدولة السوفيتية، وأن هؤلاء في واقع الأمر لا يتحدثون اليديشية، والأهم من هذا أنهم لا يرسلون بأولادهم لتعلم البديشية، وبالتالي فإن استطلاع رأى هؤلاء لا يجدى كثيراً إذ إن ولاءهم العقائدي وأحلامهم المثالية هي التي تحدد إجابتهم وليس واقعهم الفعلي. وفي أحد استطلاعات الرأى في إسرائيل، قال أغلب المشتركين إنهم مؤيدون لمؤتمر السلام، فقام أحد الصحفيين باستطلاع آخر للرأى ليتأكد ما إذا كان المشاركون يعنون ما يقولون ليكتشف أن ٨٠٪ لا يعرفون ما هو مؤتمر السلام هذا وما هي أهدافه. وكمحاولة للتوصل إلى إطار أكثر تركيبًا، اقترحت في إحدى دراساتي، الاستعاضة عن مصطلحي «الصقور» و الحمائم، بأن يكون هناك صقور وحمائم ودجاج (يفر) ونعام (يتجاهل الواقم)، واقترحت المزيد من االطبور الإدراكية.

٦- يجب أن ندرك أن المؤشر في العلوم الإنسانية يشير إلى عالم الإنسان المركب بمستوياته
 المختلفة الظاهرة والباطنة والبرانية والجوانية، وأن أى ظاهرة إنسانية ليست موجودة
 بشكل مباشر ومتبلور في الواقع وإمريقي محدد وإنما توجد داخل عشرات التفاصيل

والوقائع، وأن الوصول لهذه الظاهرة يتطلب قدرًا من التجريد. وعلى الباحث ألا يستسلم للتفاصيل وإنما يتعين عليه أن يدرك أنها تشير إلى شبكة العلاقات التي لا يدركها إلا من يمكنه تجريدها وتخليصها من الكم الهائل للتفاصيل.

٧- يجب على الباحث ألا يرى التفاصيل بشكل أفقى، بل عليه أن يبحث عن المؤشرً على الجوانب الجوهرية للظاهرة وأن يميزها عن المؤشرً على الجوانب المهامشية . فيمكن أن يورد الإنسان مؤشرًات صلبة ولكن ليست لها مقدرة تفسيرية عالية أو مركزية . ولذا، إن بين أحد الباحثين أن كل نساء ولاية إلينوى عن تجاوزن سن الأربعين يؤيدن اللولة الصهيونية، فلابد أن يكون ذلك الأمر مهما ولكته أقل أهمية من معرفة أن مستشارى الأمن القومى فى الولايات المتحدة (من يهود وغير يهود) مؤيدون لإصرائيل .

ام بقدر الإمكان، ينبغي الاحتفاظ بالبُعد المعرفي النهائي للمؤشِّر، إذ سيساعدنا هذا على التمييز بين المهم والأقل أهمية، وبين الهامشي والجوهري والنماذجي، وبين الجزء والكل، وبين الممية والحقيقة، وبين المضمون المتعيِّن للمؤشَّر وأي مضمون عشوائي. فالمؤشَّر بدون بُعد معرفي (وفي إطار محايد) قد يصلح لأن يكون مؤشَّراً على أي شيء.

ويجب أن ندرك أن المؤشّر، مهما بلغ من شفافية أو سطحية أو وضوح، له بُعده المعرفي. وحين يأخذ دارس ما اشتراك أمريكي يهودى في مظاهرة تأييد لإسرائيل دليلاً واضحًا على صهبونية هذا اليهودى، فلابد أنه يؤمن، في واقع الأمر بشكل ما، أن كل يهودي صهبوني بشكل فعلى أو محتمل، أي أنه يؤمن بساطة الدوافع الإنسانية وأحاديتها وبجمود الطبيعة البشرية. أو كما يقولون بالإنجليزية «وانس أي جو ألويز أي جو Once a بعن Jew, always a Jew من وكد يهودياً يظل كذلك مدى حياته، وكلمة «يهودي» هنا تشير إلى مجموعة من الصفات التي يُعترض فيها أنها يهودية، وهذه رؤية سطحية بائسة.

٩- في تحليل المضمون، تؤخذ الكلمات والجمل مؤشرات على أفكار أو مواقف من استخدمها أو نطق بها. ويمكن أن تدور الكلمات والجمل في إطار النماذج الاختزالية فيتم تصنيفها بشكل سطحي مباشر، وكأنها انعكاس بسيط لواقع المتحدث، وكأن الكلمات أدوات شفافة تُوصل ما يريد الإنسان التعبير عنه بشكل مباشر. وتبدأ عملية الإحصاء والرسوم البيانية التي لا تلامس إلا السطح. ولتجاوز هذا، لابد أن يُدرك الباحث أن صلاقة الدال بالملاول ليست بسيطة أو سهلة أو مباشرة وإنما في غاية التركيب. فالملالول بتغير حسب تغير السياق. ولذا فإنا نجد أن دالاً واحداً مثل التركيب. فالملالول بتغير حسب تغير السياق. ولذا فإنا نجد أن دالاً واحداً مثل

«قومية» له مدلول داخل التشكيل الحضارى العربي مختلف عن مدلوله داخل التشكيل الحضارى الياباني. كما أن اللغة للجازية لها أبعاد مختلفة عن اللغة الشرية. وعلاقة الكلمات بعضها ببعض قد تكون أكثر أهمية من معنى الكلمة في ذاتها، وما بين السطور قد يُحدَّد معنى الكلمات التي فوقها.

• ١- وقد يكون من المفيد أن نتوقف هنا لنشير إلى ظاهرة لاحظناها في العالم العربي، وهي أن كثيراً من الباحثين بمن هُزموا من الداخل بدءوا يوظفون المؤشِّرات في دعم الهزيمة. وهذه ظاهرة بدأت مع العصر الحديث في العالم العربي. فبعد وصول القوات الغازية الغربية في أواثل القرن التاسع عشر، احتزت ثقة الإنسان العربي بذاته، خصوصًا وأنه لم يكن يعرف شيئًا عن الحضارة الفازية (فكرها-اليانها-قوانينها - نقاط تصورها)، فلم يكن يعرف مثلاً شيئًا عن تاريخ النهب الإمبريالي والتراكم الإمبريالي، فتصور وأهمًا أن الإنسان الغربي قد توصل إلى ما توصل إليه من نظام ورخاء من خلال إعمال عقله ويذل جهده وعمله لا من خلال استخدام عضلاته وتكنولوجيا الفتك المتقدمة وعمليات النهب المنظمة. وحينما ذهب الطهطاوي إلى باريس، لم يرسوي الحرية والثقافة، ولم ير الجوانب المظلمة لهذه الحضارة برغم أنه ذهب إلى هناك عام ١٨٣٠، وهي نفس الفترة التي كانت المدافع الفرنسية تَلَكُ الجزائر الآمنة. وقد يكون من المهم مقارنة استجابة الطهطاوي باستجابة ذلك الشيخ الجزائري الذي قيل له إن عساكر الفرنسيس قد جاءوا لينشروا الحضارة والمحبة في ربوع الجزائر، فأجاب إجابة مقتضبة للغاية: لم أحضروا كل هذه المدافع وكل هذه البارود إذن؟ وهذا هو السؤال الذي لم يسأله الطهطاوي ولم يسأله كثير من الباحثين عن وقعوا تحت وطأة الهزيمة واستبطنوها قامًا. وبدلاً من أكتشاف الواقع الغربي بجوانبه المنيرة والمظلمة، جعلوا شغلهم الشاغل النقل عن الغرب كجزء من محاولة اللحاق به. ويالتدريج، وتحت شعار الموضوعية والواقعية، بدءوا يتجردون من مثالياتهم وتراثهم وإبداعهم وأصبح همهم تَقبُّل الوضع القائم وموازين القوى وأصبح الآخر هو المثل الأعلى. وقد أنتج هذا مجموعة من المؤشِّرات التي يقال لها اموضوعية اوهى في الواقع تعبير عن الهزيمة.

وقد حدث شيء عائل بالنسبة لإسرائيل، فنحن في رصدنا لها لا نوكز إلا على مواطن قوتها وتَقلَّمُها وتَقوُّعُها، وهذه هي الموضوعية والواقعية، أما إذا اكتشفنا نقط ضعف العدو وقصوره وتأكله فإن هذا يُصنَّف بحسبانه خلاعًا للذات. إن الذات المهزومة تخضع للآخر تمامًا ولا يمكنها أن تتصور أن من المكن أن تفاعل داخله عوامل الحياة والانتصار والموت والانكسار. وتدريجيًا، يدمن الإنسان الهزيمة إدمانًا كاملاً حتى تصبح رؤية للكون لا يمكن للمرء أن يحتفظ بتوازنه بدونها. ومع أطروحة الهزيمة الاختزالية، تحوَّل كثير من الباحثين إلى جند مجندة تخدم العدو بنزاهة موضوعية وببغائية متلقية دون أن تدرى، فهى ترصد مواطن قوته وتُصدق كل ما يقوله وتتصرف في إطاره بأمانة مضحكة دون تحيص، وكيف يتأتى لهم غير ذلك وهم المهزومون من الداخل؟

ولأضرب مثلاً على عملية الرصد بموضوعية متلقية توثيقية تنم عن الهزيمة الداخلية. في عام ١٩٨٧ صرح متيتياهو درويلس (رئيس قسم الاستبطان السابق في الوكالة الهودية) أن عدد المستوطنين الصهاينة في الضفة الغربية سيصل إلى ١٠٠ ألف عام ١٩٨٧ وأنه بحلول عام ٢٠١٠ ستضم الضفة الغربية ٢٠٠، ٢٥٠، بهودي! ونشر الخبر بحلاانيره في كثير من الصحف العربية، وزينت المعلومة صفحاتها وعناوينها الرئيسية. ولكن بحلول عام ١٩٨٧، لم يكن عدد المستوطنين قد تجاوز ٥٠ - ٣٠ ألفًا، أي أن نبوءة درويلس أو مخطعة فشلت تمامًا! ومع هذا صرح هذا المستوطنين الهود في الضفة الغربية العام (١٩٨٧) بأن هناك خطة مدروسة لزيادة عدد المستوطنين الهود في الضفة الغربية وغزة اتبلغ نسبتهم ٤٠٪ من مجموع عدد السكان العرب في نهاية القرن الحالى، أي ١٠٠٠ ألف مستوطن. ثم أشار إلى أن هذه الخطة تفترض هجرة مليون ونصف مليون يهودى من الاتحاد السوفيتي.

وقد نشر الخبر بعدافيره مرة أخرى فى كثير من الصحف العربية ، كما زينت المعلومة الجديدة صفحاتها وعناوينها الرئيسية ، ولكن أحداً لم يكلف خاطره بأن يذكر كذبة دوبلس السابقة حتى نتحفظ تجاه تصريحاته الجديدة ، ولم يطرح أحد احتمال أنه قد يكون مثل سائر البشر يخلط الحقائق بالأماني والحقيقة بالوهم ، وأنه قد لا يختلف كثيراً عن المخابرات الإسرائيلية التى استمرت فى إنكار وجود الانتفاضة بعد عدة شهور من اندلاعها ، والتى أعلنت عشر مرات أنه تم إخمادها بشكل نهائى!

وتظهر نفس الموضوعية المتلقية التوثيقية في الحديث عن النبوءات الصهيونية التي تحققت، ويشير «الخبراء» دائماً إلى نبوءة هرتزل الخاصة بأن الدولة الصهيونية ستؤسس بعد خمسين عامًا، ثم يهزون رأسهم في حكمة بالغة ويقولون إنها قد تحقّقت بالفعل في ذلك الناريخ، ثم يشفعون ذلك بالإشارة الحتمية إلى دقة التخطيط الصهيوني ومقدرات الصهاينة العجائبية. ولكن لعل كثيرا بمن يقال لهم الموضوعيين هم في واقع الأمر مهزومون مغرمون بجمع المعلومات والنبوءات التي تبيَّن مدى قوة العدو وبطشه ودقته وسيطرته وتحكّمه، ولذا نجدهم يرصدون نوعًا من القرائن، دون غيره، أى أنهم ليسوا موضوعيين بما فيه الكفاية. ولذا، فهم لا يذكرون النبوءات الصهيونية الكثيرة التي لم تتحقَّق (هل أحصى أحد عددها وقارنها بعدد تلك التي تحقّقت؟) ماذا عن نبوءة الصهاينة الخاصة بأن العرب سيقبلون بالدولة الصهيونية وأن الفلسطينيين سيرحبون بها؟ وماذا عن نبوءة هر تزل بأن المأليا العظيمة القوية هي التي ستقوم برعاية المشروع الصهيوني وبحماية اليهود ووضعهم تحت جناحها كما قال بالحرف الواحد؟ وكلنا يعرف أن ألمانيا العظيمة هذه وضمتهم في أفران الغاز وفتك بالملايين منهم وغيرهم بعد مرور حوالي ثلاثين عامًا من نبوءة دلم لا يذكر أحد تلك النبوءات؟

ويمكن تجاوز النموذج الاختزالى للهزيمة وكل النماذج الاختزالية، وكذلك يمكن تحسين أداء المؤشر أداة لمعرفة الواقع بدلاً من أن تُحوله إلى أداة تُخفيه عَامًا عن عيوننا، وذلك عن طريق إدراك تركيبية الواقع. والواقع أن هذا الموقف يترجم نفسه إلى تنويع للسياقات التي يتم إدراك المؤشر في إطارها بحيث يتحول المؤشر الصلب من مجرد آلة صلة لتسطيح الواقع إلى أداة مرنة تكتشف نتوه، ومنحناه الخاص. وهذا لا يتأتى للباحث إلا إذا قام بعملية تنقيف ذاتية فيما يتصل بالسياقات للمختلفة المحتملة للمؤشر، فإدراكه لهذا السياقات سيمكنه من وضع المؤشر داخل عط عام، كما أنه سيدرك معناه المداخلي والإشكاليات المختلفة المرتبطة به. ولنضرب مثلاً باللوي الصهيوني الذي تُجمع معظم الكتابات المحيدية والعالم الغربي ضدنا. الكتابات العربية أنه القوة الحقيقية وراء تحركات الولايات المتحدة والعالم الغربي ضدنا. وقد كتبت كثير من المدراسات انطلاقا من هذه الأطروحة البسيطة وقامت بتوثيقها بعناية بالغة دون اختبارها أو وضعها هي ذاتها موضع الاختبار. ويمكن للباحث أن يفعل ما يلي حدى يمكنه وضع هذه الأطوحة الصلة البسيطة موضم النساؤل:

1- دراسة جماعات الضغط الأخرى (الشواذ جنسيًا - المدافعون عن حق المواطن الأمريكى في امتلاك السلاح) لنقارن قوتها بقوة اللوبي الصهيوني لكى نرى هل قوة اللوبي الصهبوني أمر فريد أم أنها إحدى سمات الديمقراطية الأمريكية (ديمقراطية جماعات الضغط) وهل حققت جماعات الضغط الأخرى نجاحات تفوق نجاح اللوبي الصهيوني؟ ٢- يمكن دراسة الموقف الأمريكي (والغربي بشكل عام) من الصهيونية وإسرائيل قبل ظهور اللوبي الصهيوني وبعد ظهوره ومقارنتهما، لنرى هل اللوبي هو الذي حدد

- الموقف الغربى من المشروع الصهيوني، أم أن الموقف قد تحدد قبل ظهور الصهيونية لاعبا قويا في السياسة الغربية وعنصرا فعالا في تحديد الإستراتيجية الغربية تجاه الشرق العربي.
- حداسة تزايد الدعم الأمريكى للصهيونية وإسرائيل وعلاقته باللوبى الصهيونى، وهل هناك علاقة طردية بين هذا التزايد وتزايد قوة اللوبى الصهيونى والحركة الصهيونية أم أن الدعم يتزايد بغض النظر عن قوة أو ضعف اللوبى.
- ٤- دراسة الدعم الأمريكي لبلا مثل تركيا أو شيلي ليس لهما لوبي، وهل الدعم الأمريكي
   لإسرائيل مختلف عن دعمها لهذين البلدين.
- دراسة الدعم البريطاني لإسرائيل وهل يوجد لوبي صهيوني قوى في إنجلترا، أم أن
   الدعم البريطاني مرتبط بالمصالح الإستراتيجية لبريطانيا.
- ٦- هل صدرت قرارات أمريكية لدعم إسرائيل بدون ضغط من اللوبى الصهيونى، أم أن
   القرارات لا تصدر إلا من خلال الضغط الذي يمارسه.
- لا دراسة طريقة صنع القرار في الولايات المتحدة ومدى تأثرها بجماعات الضغط في
   الأمور الاستراتيجية الجوهرية.
- ٨- هراسة التوجه الإستراتيجي العام للسياسة الأمريكية ، وهل تم تحديد هذا التوجه من خلال الضغط الصهيوني أم أن هذه سياسة عليا لم يساهم الصهاينة في صياغتها.
- 9- دراسة لحظات التوتر بين الولايات المتحدة الأمريكية وإسرائيل (عدوان سنة ١٩٥٦ وحادثة بولارد) وهل نجع اللوبي الصهيوني في تغيير السياسة .
- ١- مقارنة لحظات التوتر بين الولايات المتحدة وإسرائيل ولحظات التوتر بين السلطات البريطانية في فلسطين والمستوطنين الصهاينة (ولحظات التوتر بين فرنسا والمستوطنين الفرنسيين في الجزائر).
- ١١ دراسة تاريخية للعناصر التي أدّت إلى صدور وعد بلفور (أهم إنجاز صهيوني على
   الإطلاق)، وهل لعب اللوبي الصهيوني أي دور في ذلك وماذا كان حجم هذا الدور.
- 17- إجراء عمليات عقلية تصورية عن مسار السياسة الأمريكية لو غاب اللوبي الصهيوني وغابت إسرائيل، وهل كانت سياسة الولايات المتحدة تجاه القومية العربية (على سبيل المثال) ستتغير لو أن يهود العالم وإسرائيل اختفوا من على وجه الأرض أم أن ملامحها الأساسية ستظل كما هي.

إن سألنا هذه الأسئلة ووضعنا أطروحة قوة الملوبى الصهيوني في عدة سياقات، أعتقد أن موقفنا قد يتغيَّر ربما بشكل جوهرى. ويذلك نكون قد تجاوزنا صيغة لفظية جاهزة ومؤشرًا اختزاليًّا.

#### ذلائة نماذج أساسية، الحلولية ـ العلمانية الشاملة ـ الجماعة الوظيفية،

يضم هذا الكتاب بعض الدراسات المستقاة من موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية. وقد كانت الأداة التحليلية الأساسية في هذه الموسوعة هي النموذج المعرفي التحليلي المركب الذي يبتعد عن الاختزالية والتفسيرات أحادية البُعد. وقد استخدمت هذا النموذج المركب في معظم دراساتي الأخرى، بما في ذلك الدراسات التي يضمها هذا الكتاب سواء كان لها علاقة باليهود أو اليهودية أو لم يكن. والنموذج المعرفي التحليلي المركب الذي صنعته يحاول أن يتناول الظواهر اليهودية والصهيونية في أبعادها السياسية والاقتصادية والحضارية والمعرفية، بل يشير إلى بعض العناصر التي قد يعجز هو ذاته عن تفسيرها. وهو غوذج يتسم (في تصورنا) بأنه لا يتأرجح بحدة بين العمومية الشاملة والخصوصية المتطرفة (المتأيقنة)، فهو نموذج على مستوى معقول من العمومية والخصوصية يرمى إلى وضع اليهود واليهودية والصهيونية، بحسبانهم حالة محددة، في سياق إنساني عالمي مقارًن يضم كل البشر ويدرك إنسانيتنا المشتركة ، حتى ندرك أن الحالة المحددة ليست شيئًا مطلقًا وإنما تتمي إلى نمط إنساني عام ومجرد. ومع هذا، يحاول النموذج التحليلي في الوقت نفسه ألا يهمل الملامع الفريدة والمنحني الخاص للظواهر اليهودية والصهيونية. ولذا لم تقذف الموسوعة باليهود واليهودية والصهيونية في صحراه العمومية المُسطَّحة التي وضعهم فيها أصحاب النماذج التحليلية الاختزالية الموضوعية الملساء (ومن بينهم صهاينة يريدون تطبيع اليهود) الذين يرون اليهود بحسبانهم وحدات مادية، اقتصادية أو سياسية عامة ، ليست لها ملامح متميِّزة ولا تتمتع بأي خصوصية . كما أننا لم نتركهم في جيتو الخصوصية اليهودية، المفاهيمي والمصطلُّحي، جيتو التفرُّد المطلق، والفداسة والدناسة، والطهارة والنجاسة، والاختيار والنبذ، ذلك الجيتو الذي وضعهم فيه أصحاب النماذج التحليلية من الصهاينة وأعداء اليهود الذين يرون اليهود بحسبانهم ظاهرة مستقلة ، مكتفية بذاتها، تحوى داخلها كل أو معظم ما يكفي لتفسيرها. ويدلاً من كل هذا، حاولنا أن ندخل الظواهر اليهودية والصهيونية المجال الرحب للعلوم الإنسانية وعلم الاجتماع وعلم الأنثروبولوجيا والتاريخ الإنساني، حيث يمكن من خلال نماذج مركبة رؤية علاقة الكل (العام) بالجزء (الخاص) دون أن يفقد أيُّ منهما استقلاله وحدوده.

ولإنجاز كل هذا، قمنا بتفكيك مقولات مثل «اليهودى العالم» و«اليهودى المطلق» و«اليهودى المطلق» و«اليهودى المطلق» و«اليهودى الخالص» و المؤامرة اليهودية و «التاريخ اليهودى» (... إلخ ) لنبين المفاهيم الكامنة فيها ، فهي تفترض أن اليهود لا يتغيرون بتغير الزمان أو المكان ، وحتى إن تغيروا فإن مثل هذا التغير يعدث داخل إطار يهودى مقصور على اليهود داخل حركيات وآليات التاريخ اليهودى. ويينًا عجز مثل هذه المقولات عن تفسير الواقع بأن أشرنا إلى عدد كبير من العناصر التاريخية والاجتماعية والنفسية والثقافية والدينية التي لم تتعرض لها هذه المقولات لأنها تقع خارج نطاق مقدرتها التفسيرية . وبينًا أن هذه المقولات تتسم بالعمومية المفرطة (اليهود وحدهم دون غيرهم) . المفوطة (اليهود وحدهم دون غيرهم) . وأوضحنا كذلك أن من المستحيل أن نفهم سلوك اليهود ، وألامهم وأشواقهم وخيرهم وشرهم ، من اللاخل ، أى بالعودة إلى كتبهم المقدّسة (التوراة والتلمود) أو شبه المقدّسة (القبالاه) أو غير المقدّسة (البروتوكولات كما يزعم المعادون لليهودية) أو بالعودة إلى تصريحات الصهاينة وغيرهم .

ولذا، فإننا في محاولة نحت غوذج تحليلي جديد ومركب، لم نذهب إلى التوراة والنلمود والبروتوكولات وحارات الجيتو ولا إلى بقعة جغرافية معينة أو لحظة تاريخية بعنها. ولم نستسلم لأى أطروحات أو مسلمات عامة (الصراع العربي الإسرائيلي) إن هو إلا صراع طبقي أو اقتصادي المنصر الاقتصادي هو الذي يحرك كلا من العرب واليهود الهود واليهود إن هم إلا بورجوازيون صغار إسرائيل إن هي إلا قاعلة للاستعمار الغربي اليهود هم مصدر كل الشرور في كل زمان ومكان)، بل درسنا كل جماعة يهودية في سياقها السياسي والاقتصادي والتاريخي والحضاري والديني والإنساني المتعين حتى نفهم المناصر التي تنفرد بها عن غيرها والعناصر المشتركة بينها وبين الجماعات اليهودية الاخرى.

وقد وجدنا أن من الأجدى من الناحية التفسيرية ألا نشير إلى اليهود في كل زمان وصفهم «اليهود» وحسب، وبشكل مجرد وكلى ومغلق، بل رأينا أن نشير إليهم بوصفهم «أعضاء الجماعات اليهودية» في هذا المكان أو ذاك الزمان، وذلك حتى ينفتح الجيتو وحتى نستخدم مصطلحًا قادرًا على التعامل مع كل الجوانب المتعددة والثرية للظواهر اليهودية. ونفس الشىء يقال عن مسألة «التاريخ اليهودي» الذي يصبح «تواريخ الجماعات اليهودية»، و«الجريمة بين أعضاء الجماعات اليهودية» أفيذه الجماعات اليهودية، والجريمة اليهودية، المهودية، المهودية، المهودية، المهودية، المهودية المهود

يمكن أن نجدها في الصين في القرن الرابع عشر أو في بولندا في القرن التاسع عشر أو في بولندا في القرن التاسع عشر أو في جنوب إفريقيا في القرن العشرين. وبينما تميل الدراسات الصهيونية (والمعادية لليهود) والمتأثرة بها إلى أن تؤكد عناصر التشابه بين هؤ لاء، وجدنا أن من الأجدى أن نرصد كلاً من عناصر التشابه والتجانس والاختلاف وعدم التجانس ثم نرتب العناصر حسب مقدرتها التفسيرية. ولقد وجدنا أن عناصر التشابه والتجانس، برغم أهميتها أحيانًا، أقل أهمية من عناصر الاختلاف وعدم التجانس، برغم أهميتها أحيانًا،

ثم طورنا عدة غاذج لكل منها مستواه التعميمى وسياقاته ومستويات فعاليته، ولكنها مع هذا يتظمها غوذج تحليلى مركب أكبر تلتقى من خلاله كل أو معظم النقاط الاسامية: 
1-أول هذه النماذج هو غوذج الجماعات الوظيفية الذى طورناه لدراسة وضع الجماعات اليهودية فى العالم الغربى ووضع الأقليات المماثلة فى الحضارات الأخرى (الصيبيون فى جنوب شرقى آسيا والهنود فى إفريقيا . . . إلخ) . أى أن دراسة الحالة هنا أخذت شكل دراسة أعضاء الجماعات اليهودية فى إطار علم اجتماع الأقلبات والجماعات التجارية الهامشية والجماعات الإثنية . وما يحدث لليهودى يحدث لكل أعضاء الأقليات (والجماعات الوظيفية) الأخرى، أى أن اليهودى يظهر بوصفه الإنسان عضو الأقلية الدينية أو الإثنية أو الوظيفية .

٢- اكتشفنا الحقيقة البديهية (والتي خابت عن الكثيرين)، وهو أن الظاهرة اليهودية ابنداء من عصر النهضة في الغرب تحولت تدريجيا إلى ظاهرة غربية بالدرجة الأولى، أى أن السياق الأساسي للجماعات اليهودية في العالم أصبح هو الحضارة الغربية الحديثة. وفي داخل هذا الإطار، اكتشفنا أن تجربة يهود بولندا هي أهم التجارب التاريخية للجماعات اليهودية، سواء من ناحية الكم (الغالبية الساحقة من يهود العالم الغربي في نهاية القرن التاسع عشر إما من بولندا وإما من أصل بولندى) أو من ناحية الكيف والتطورات التاريخية الملاحقة. فالصهيونية هي حركة نشأت أساساً في صفوف يهود والديثية، والتجربة الاستيطانية المصهيونية اللاحقة أكدت أهمية تجربة يهود الأرندا في أوكانيا وثورة شعيلنكي ضد هذا الإتطاع.

لكن تاريخ الحضارة الغربية الحديثة منذ عصر النهضة، مسواه في شرقي أوربا أم خارجها، هو تاريخ التحديث والتغريب والعلمنة الجزئية والشاملة والمشكلات المرقبطة بظهور الدولة العلمانية القومية المركزية. لكن هذا التاريخ ليس تاريخ العلمنة وحسب وإنما هو أيضًا تاريخ الإمبريالية، فتاريخ التشكيل الحضارى الغربى الحديث هو أيضًا تاريخ التشكيل الإمبريالي الغربى الحديث. وقد ارتبطت الجماعات اليهودية في الغرب، منذ البداية، بالتشكيل الاستعمارى الاستيطاني الغربي، وتحدَّد مسار هجرة أعضاء الجماعات البهودية بحركة الاستيطان الغربي. كما أن رؤية الإنسان الغربي، للعالم ولذاته وللجماعات اليهودية، أصبحت رؤية علمانية إمبريالية. ومن هنا، كان لابد من توسيع نطاق النموذج لبشمل هذه الرؤية، وكان هذا يعني ضرورة تطوير نموذج آخر هو نموذج الرؤية العلمانية الإمبريالية الشاملة، وهو نموذج أكثر اتساعًا من نموذج الجماعات الوظيفية وأكثر عمومية إذ إنه لا يضع اليهود في سياق الأقلبات وحسب، وإنما يضمهم في سياق التشكيل الذي هيمن على العالم بأسره وضمته أعضاء الجماعات اليهودية. وقد طبقنا هذا النموذج على اليهود بحسبانهم حالة محددة: أقلية إثنية دينية تعيش في عصر العلمانية الشاملة. وهنا يظهر اليهودي بحسبانه محلة وإنداق هو ما يحدث للملايين من البشر في العصر الحديث، وهو إنسان يعيش وعلمنة وإبادة) هو ما يحدث للملايين من البشر في العصر الحديث، وهو إنسان يعيش وعلمنة وإبادة).

"- استخدمنا في دراستنا لتطور اليهودية غوذج الحلولية الكمونية الواحدية مقابل غوذج التوحيد والتجاوز (الذي يفترض وجود ثنائية فضفاضة)، وبينًا أن الصراع بين النموذجين يشكل التوتر الأساسي في اليهودية (وفي كل الأديان). فهو تعبير عن تناقض إنساني أساسي يسم إنسانيتنا المشتركة، يأخذ شكل النزعة الجنينية (وهي الرغبة في فقدان الهوية والالتحام بالكل والتخلي عن الرعي وعن المستولية الخلقية) في مقابل النزعة الإنسانية والربائية (وهي أن يؤكد الإنسان هويته الإنسانية المستقلة عن الطبيعة ويتحمل المستولية الخلقية عن الطبيعة

ومن خلال غوذج الحلولية الكمونية هذا، أرّخنا للعقيدة اليهودية ولتصاعد معدلات الحلولية الكمونية فيها إلى أن سيطرت القبَّالاء عليها قامًا. وهنا يظهر اليهودى بحسبانه الإنسان عمل الإنسانية المشتركة فى واقعها المأساوى والملهاوى، وفى مقدرتها الهائلة على تجاوز عالم المادة وعلى الغوص فيه، وعلى الصعود إلى أعلى درجات النبل، وعلى الهبوط إلى أدنى درجات الخساسة.

كل غوذج من النماذج الثلاثة السالفة الذكر (الحلولية الكمونية العلمانية الشاملة \_ الجماعة الوظيفية) له استفلاله عن النموذجين الآخرين، وعن كل سياق له آلياته وحركياته وسماته. ويتفاوت البُعد الزماني في النماذج الثلاثة، فهر أكثر وضوحًا في نموذج الجماعة الوظيفية، ويكاد يتلاشى في نموذج الحلولية. ولكن النماذج كلها، مع هذا، تتلاقى وتتقاطع؛ لفا سنجد أن أعضاء الجماعات الوظيفية من حملة الرؤية الحلولية الكمونية اللوحدية (الروحية/ المادية). ولكن ثمة تقابلاً اختياريًا بين الحلولية والعلمانية الشاملة، كما أن عضو الجماعة الوظيفية إنسان وظيفي متحوسل ذو بُعد واحد، لذا سنجد أن أعضاء الجماعات الوظيفية هم عادةً وليس بالضرورة من حملة الفكر العلماني الشامل (الحلولي الكموني الواحدي المادي) الذي يُترجم نفسه عادةً إلى رؤية إمريالية.

والنقطة المشتركة بين كل هذه النماذج هي أنها واحدية تنكر التجاوز وتُلغى الثائيات الفضفاضة والحيز الإنساني، فالحلولية الكمونية هي رؤية للواقع ترى أن الإله قد حل في العالم حتى أصبح الإله غير متجاوز للعالم متوحدًا معه، ومن ثم أصبح الإله والطبيعة والإنسان شيئًا وآحدًا، أي أن ثنائيات: الخالق والمخلوق، والإنسان والطبيعة، والكل والجزء، والعام والخاص، تم إلغاؤها لتظهر الواحدية الكونية المادية. والعلمانية (الشاملة) ترى أن العالم يحوى داخله ما يكفي لتفسيره وأنه لا حاجة لتجاوز هذا العالم الذي تسوده قوانين واحدة تسرى على الطبيعة والإنسان، وهو ما يقضي على ثنائية الإنسان والطبيعة لتظهر الواحدية المادية (والإمبريالية، بطبيعة الحال، تنظر للعالم باعتباره مادة محضة يمكن للأقوى حوسلتها لصالحه، أي أنها هي الأخرى تدور في إطار شكل من أشكال الواحدية المادية التي نطلق عليها «الواحدية الذاتية الإمبريالية»). ويُعرَّف أعضاء الجماعات الوظيفية في ضوء وظيفتهم وحسب لا في ضوء إنسانيتهم المتعبنة، ومن ثم فإن أبعادهم الإنسانية الأخرى يتم إنكارها لتظهر الواحدية الوظيفية. فشمة محور مشترك وسمة أساسية هي الواحدية الكاملة التي تتبدَّي على مستويات مختلفة. فالحلولية الكمونية تتبدَّى بالدرجة الأولى على المستوى الديني والمعرفي (الكلي والنهائي)، بينما تتبدَّى الجماعات الوظيفية على المستوى الاقتصادي والوظيفي بالأساس، أما العلمانية والإمبريالية الشاملة فإنها تتبدئ بشكل مكثف على المستويات السياسية والاقتصادية

ولقد قلنا وبالدرجة الأولى، ووبالأساس، ووبشكل مكتف، عن عمد، لأن كل غوذج يتبدَّى في واقع الأمر على كل المستويات، وكل ما في الأمر أنه قد يتبدَّى بشكل أكثر كثافة على مستوى معيِّن دون المستويات الأخرى. ولهذا، فقد احتفظنا بتعدد المستويات واستقلالها ومقدرتها التفسيرية ولكن مع تأكيد وحدتها على مستوى أعمق وهو المستوى المعرفى (الكلى والنهائى). وكل النماذج الثلاثة - كما أسلفنا - تنضوي تحت لموذج أكبر ووحدة أساسية كامنة فيها، إلا أننا أكدنا أن هذا النموذج الأكبر لا يتبدّى بنفس الطريقة في كل زمان ومكان وفي جميم الحالات، فالنموذج مثل الإمكانية التي قد تتحقق وقد لا تتحقق، وإن تحققت فإن ما يتحقق هو أجزاه وجوانب منها وحسب، ومن هنا فإن النموذج العام لا يُغنى عن دراسة كل حالة على حدة . ولذا فإننا برغم حديثنا عن نموذج الجماعات الوظيفية اليهودية داخل الحضارة الغربية ، أكدنا أن هذا النموذج لا يتعلور بنفس الطريقة ولا يكرد بنفس الأسلوب وعلى نفس المستوى من مرحلة زمانية لأخرى . ونحن ننبه دائمًا إلى أن النموذج الذي طرحناه نموذج عام جدًا ، يصلح إطاراً تصوريًا ذا قيمة تحليلية وتفسيرية كلية وحسب، ويظل التطور التاريخي نفسه مختلقًا ومليًّا بالتمرجات والتودات والمنحنيات الخاصة التي يتطلب رصدها وفهمها وتفسيرها جهدًا إبداعيًا خاصًا وإدراكًا للطبيعة الاحتمالية للنموذج التحليلي التضيرى .

### الانتفاضة نموذجا للتكامل غيرالعضويء

وقد يكون من المفيد أن أعرض على القارئ كيف قمت بصياغة غوذج مركب للراسة الانتفاضة ، وكيف قمت بتطبيقه على الظاهرة التي جردت منها النموذج .

كانت نقطة البداية حدينا جرى فى القاهرة بينى وبين إحدى طالباتى الفلسطينيات من غزة، ولاحظت مدى ازدرائها للإسرائيليين وعدم خوفها منهم. وبدأت ألاحظ أن فلسطيني الداخل غير منكسرين، على عكسنا نعن عرب الخارج. فالفاعل الإنسانى فلسطيني الداخل غير منكسرين، على عكسنا نعن عرب الخارج. فالفاعل الإنسانى العربى هناك قوى متماسك. ثم تصادف أن قرأت إعلاناً فى الجيروساليم بوست عن إحدى المستوطنات الصهيونية فى الضفة الغربية، ولاحظت أنه لا توجد إشارة واحدة لأرض المعاد أو لصهيون أو للمُثل العليا الصهيونية أو العقيدة اليهودية، بل اقتصر الحديث على المزايا والإغراءات المادية والمعيشية والترفيهية (يتكلف المنزل فى مستوطنات الضفة الغربية مائة ألف دولار فقط لاغير، بينما ثمة شقة فى تل أبيب يفوق هذا السعر المراحل). وكانت الإشارة اليهودية الوحيدة فى الإعلان هى نجمة داود، إذ رسم المنزل المعروض للبيع على هيئة النجمة المقدمة والرمز القومى، أى أن المقدس والقومى قد وُظُفًا فى خدمة عملية التسويق. كل هذا ولَّد فى عقلى صورة للعرب والصهاينة مغايرة إلى حدُّ كير للصورة الشائعة آنذاك.

نبهني الحديث مع الطالبة والإعلان في الجريدة الإسرائيلية إلى ضرورة استرجاع كلُّ

من الفاعل الإنساني العربي والصهيوني. ثم بدأت أرصدهما في تفاعلهما ومواجهاتهما اليومية ودوافعهما الداخلية والأبعاد الكلية والنهائية (المعرفية) لرؤية كل منهما للكون، وكانت هذه هي الخطوة الأولى في صياغة نموذج تحليلي جديد. فأدركت أن الفاعل الصهيوني أصبح محايدا غير مكترث بما يسمى «المثاليات»الصهيونية، متمركزا حول ذاته، يدرك العالم من خلال حرصه الشديد على المعدلات الاستهلاكية المادية العالية التي يتمتع بها.

والمستوطنون الصهاينة، في تصوري، مرتزقة بالأساس. وبينما كان القدامي منهم على استعداد لتَحمُّل شظف العيش وإرجاء الإشباع وانتظار المكافأة المادية المؤجلة، نجد أن المستوطنين الجدد، مع تزايد معدلات العلمنة والأمركة في التجمُّع الصهيوني، يُصرون على تحقيق مستويات معيشية وأمنية عالية عاجلة دون تأجيل. ولذا، فإن المنظمة الصهيونية تدفع لهم الرشا الباهظة على هيئة منازل مريحة وطرق مُعدَّة خصيصاً لهم (تسمَّى الطرق الالتفافية) ومدارس الأطفالهم وحراسة عسكرية مشددة حتى ينعموا بالحياة الدنيا دون مشكلات الى أن أنني توصلت إلى أن النموذج الإدراكي الذي يتحكم في رؤية الصهاينة الأنفسهم ولواقعهم ولن حولهم هو غوذج مادي اختزالي.

وسيطر على المؤسسة الصهيونية وهم مريح مفاده أن «المقاومة قد اجتئت تمامًا من جفورها»، وأن هناك علامات وقرائن على ما مسماه الجنرال بنيامين بن أليعازر (منظم الأنشطة في الضفة الغربية وحاكمها العسكرى آنذاك) «الاتجاه المتردد أو الحفر نحو البراجماتية» (الجيروساليم بوست ١٤ من نوفمبر سنة ١٩٨٣)، والذي يعنى في نهاية الامراجماتي عن طريق إنشاء عدد أكبر من البنوك والشركات الاستثمارية، أي عن طريق إشباع الحاجات الاقتصادية للعرب وإغراق هويتهم، الأمر الذي يؤدي إلى استغراقهم فكريا في أمور المذيا والمال بدلاً من قضايا الوطن والأرض والهوية ا (فالنموذج الإدراكي فكريا في أمور المذيا والمال بدلاً من قضايا الوطن والأرض والهوية ا (فالنموذج الإدراكي تشكل الدوافع الاقتصادية سقف عالمه، أي أن الوهم الصهيوني يستنذ إلى رؤية مادية المنزالية للأخر، لا تختلف كثيراً عن رؤية الذات). ولم تكن الولايات المتحدة بعيدة عن اختزالية للأخر، لا تختلف كثيراً عن رؤية الذات). ولم تكن الولايات المتحدة بعديد المساعدة إلى هذا البرنامع، أي أن الولايات المتحدة كانت تود أن تساهم عن طريق المساعدات الفنية والتعمية والقيم الأحرى مثل التحدية والقيم الأحرى مثل التعمية والقيم الأحرى مثل التعمية والقيم الأحرى مثل الكرامة وحب الوطن والارتباط بالأرض دون التعلق بأي مطلقات أو ثوابت.

ولكن ثمة عنصرين أساسيين متوازيين أفشلا هذا المخطط الصهيوني الأمريكي، أولهما أزمة التجمع الصهيوني الأمريكي، أولهما أزمة التجمع الصهيوني الذي يخوض أزمة عقائدية نتيجة تصاعد معدلات العلمنة فيه وتوجهه نحو قيم المنفعة واللذة، وهو ما أدى إلى تفشى ظواهر الانحلال الاجتماعي والانصراف عن العقيدة الصهيونية وشيوع عقلية الروش قطان (الرأس الصغيرة والمعدة الكبيرة أي الإنسان الذي لا يهتم إلا بحصالحه المباشرة والضيقة). فالمستوطنون الصهاينة لم يعودوا قادوين على تحمل شظف العيش. كما تفاقعت أزمة ما يُسمى بالهوية اليهودية (من مو اليهودي؟)، والتي تطرح على الإسرائيلين والعالم بعثنا عما إذا كان هناك هوية يهودية حقاً أي شعب يهودي -أم أن المسألة مجرد أطروحة ضبابية ليس لها ما يساندها في الواقع، وهل اليهودية انتماء ديني أم انتماء إثني وعرقي؟ كما يعاني المجتمع الصهيوني من أزمة سكانية بسبب نضوب المعين البشري الذي كان يزوده بالوقود البشري ويسبب رفض يهود العالم الغربي (سواء في الويات المتحدة أو الاتحاد السوفيتي) الهجرة إليه.

والعنصر الثانى هو ما أسعيه الامتلاء الفلسطينى، الذى نجم عن أن حالة القهر حالة بنيوية تسم العلاقة بين المستعمرين والمستعمرين. كما أن عملية تشويه للجنمع الفلسطينى وتحطيم بنيته التحتية، وربطه بالاقتصاد الإسرائيلى، كانت تتسارع. ولذا، لم يكن من الصعب على الفلسطينيين إدراك الجانب القصعى الحسمى في العلاقة الكولونيالية مع الحبيم الاستيطاني الصهيوني ومن تمم إدراك مدى زيف المخطط البراجماتي الصهيوني الأم مكى.

ولكن، إلى جانب القهر، كانت هناك عملية إغواه، فقد بلغ عدد العرب الذين يعملون وراه الخط الأخضر (وهو الخط الافتراضي الذي يفصل فلسطين المحتلة عام ١٩٤٨ من ١٤٠٠ الفارق وقد ارتفع متوسط دخل الفلسطينيين العرب بالفعل من ٣٠٠ دولار عام ١٩٦٨ إلى ٤٠٠ دولار في الضفة وألف دولار في القطاع.

ولكن تماسُك هوية الفلسطينيين وتجنزُهم في تراثهم الحضاري والديني، ورفضهم الانصياع للنموذج الاستهلاكي المادي الاختزالي، كان هو المدد الذي لا ينفد، والذي جعل الفلسطينيين يدركون إمكاناتهم ويدركون مدى تخثر العدو، ومدى سقوطه في النموذج الاستهلاكي المادي. كما أن العمليات الفدائية التي لم تتوقف، والتي كانت تتفاوت في حدتها وفي مدى نجاحها وفشلها في حدتها ووفي مدى نجاحها وفشلها في حدتها ولوي على روح الجهاد

للشعب الفلسطينى، وعلى تماسكه وتمسكُه بعقيدته. ولا شك فى أن هذا النساسك هو وحده الذى هيأ الأجيال الفلسطينية الجديدة لإدراك ما حدث داخل للجشمع الصهيونى فاذ دادت امتلاءً وابداعًا.

انطلاقًا من هذا، بدأت ألاحظ حوادث إلقاء الحجارة التي كانت تؤدى إلى غضب المستوطنين الصهاينة وإلى مطالبتهم الجيش الإسرائيلى بالتدخل لوضع حد لهذه الظاهرة، عما يعنى أن إلقاء الحجارة لم يعد مجرد حوادث متفرقة وإلما ظاهرة متكررة عميقة الأثر على المستوطنين، ولذا فقد طالبوا بتدخل الجيش، بل وطالبوا بأن تكون عقوبة إلقاء الحجارة هي السجن المؤيدًا عند هذه النقطة أدركت أن الفلسطينيين عرفوا أنه من السهل تمكير صفو الحياة الدنيوية للمستوطنين، وتوصلوا إلى أنه لقاومة المستوطنين قد لا تكون هناك حاجة لإطلاق الرصاص عليهم، وأنه يمكن اللجوء الأسلحة أخرى قد تكون أخف وطأة ولكنها على درجة عالية من الفمالية. وتوصلت أيضًا إلى أن إلقاء الحجارة أصبح ملاحًا أساسيًا في الضفة الغربية، وتنبأت بأن هذا السلاح، برغم ضعفه وبدائيت، ستزداد أهميته. ولا شك في أنى تذكرت تجربة إلقاء الحجارة على الجنود الإنجليز في دمنهور في طفولتي، أي أنني استعدت ذاكرتي الشاريخية في المفاومة ا فكتبت مقالاً في جريئة الرياض بعنوان «إلقاء الحجارة في الضفة الغربية» في فبراير عام ١٩٨٤ تنبأت فيه باندلاع الانتفاضة.

والواقع أننى حققت ما توصلت إليه من نتائج لا من خلال تقبل الأطروحات السائدة، أو من خلال عملية رصد خارجية لأحداث لا معنى لها تتم على مساحة مادية مسطحة، وإغا من خلال عملية رصد خارجية لأحداث لا معنى لها تتم على مساحة مادية مسطحة، وإغا من خلال مراقبتى لبشر لهم رؤية معرفية (غاذج إدراكية) محدَّدة تحدُّد استجابتهم عتى ينسوا الوطن والهوية، هو نفسه الذى يودُّ أن يتمتع بحمام السباحة فى المستوطنة والذى يصر على مستويات عالية من الراحة والمتعة. والعربى الذى يرفض الانصياع للرؤية البراجماتية التى تودُّ تطبيعه وتدجينه هو نفسه القادر على أن يدرك التأكل الداخلى للمستوطنين وعولهم إلى شخصيات شرهة مستهلكة غير منتجة. من هنا كان الحجر الذى قد لا يَقتُل ولكنه يُعكر صفو المستوطنين ويُسقط معنى حياتهم، ومن هنا كان الخبر الذى

وبعد اندلاع الانتفاضة، تفرغت لدراسة النموذج المركب الكامن وراءها، وتوصلت إلى أنه نموذج مركب يتسم "بالتكامل غير العضوى"، أي أنه نموذج يسمح بوجود ثغرات بين الأسباب والتائج، وبين الكل والجزء، وبين الجزء والآخر دون أن يفصلها بعضها عن بعض. وهو نموذج بعرف الثنائيات الفضفاضة والانقطاع ويدور في إطار السببة الفضفاضة، ولذا فإنه لا يسقط في الواحدية أو التلاحم العضوى. وبرغم استقلال الأجزاء عن الكل وبعضها عن بعض، فإنها ليست مفتة ذريًا بل هي في علاقة تكاملية بحيث يمكنها أن تنسق فيما بينها وأن تضاعل. ولذا فهو نموذج بعرف الاتساق والاستمرار والتكامل. ومع هذا، يبقى لكل جزء من أجزائه استقلاله وكينونته وشخصيته وهويته. فالأجزاء مترابطة دون أن تكون متلاحمة عضويًا، والكل يتنظم الأجزاء دون أن يبنلهها، ودون أن تذوب هي فيه، ودون أن تُردَّ في كليتها إليه، والسبب له علاقة بالنتيجة ولكنها ليست علاقة مباشرة صلبة، وبهفا المغي فإن نموذج التكامل غير العضوى يقف على الملوف النقيض من نموذج الحلولية الكمونية، وهو نموذج يتسم بالتلاحم العضوي، فجميع عناصره متماسكة متلاحمة بعيث لا يستطيع عنصر أن يستقل عن الكل ولا يتمتع عباحة يتحرك فيها بشيء من الاستقلال.

والتراث الإسلامي العربي ترات قد ترد فيه النماذج العضوية (وهي لابد أن ترد داخل أي تشكيل حضاري)، إلا أنها لا تتمتع بأى مركزية فيه، إذ يشغل المركز نموذج التكامل غير العضوى (لا التلاحم العضوى). فلنظر (على سبيل المثال) إلى الحديث الشريف عبر العضوى (لا التلاحم العضوى). فلنظر (على سبيل المثال) إلى الحديث الشريف مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى (متفق عليه). فبرغم أن الصورة المجازية الأسامية هنا هي الجسد، فإن بنيتها غير عضوية نظراً لاستخدام أداة التشبيه التي تحفظ بساقة (أو ثغرة) بين طوفي التشبيه وتقلل من عضوية للجاز وقتع تأيقنه. فالمؤمنون في تعاطفهم ليسوا وجسداً وإغاهم قمثل الجسده وحسب. وأداة التشبيه تخفف حدة الترابط وتُدخل قدراً من الترابط الفضفاض غير الصلب. ولعل الحديث الشريف الآخر عن نفس الموضوع من الترابط أغير العسلب. ولعل الحديث الشريف الآخر عن نفس الموضوع يشكر بعضا » وأمني الما عليه وسلم أصابعه». فالصورة يشكر بعضا» [متفق عليه] ثم شبك الرسول صلى الله عليه وسلم أصابعه». فالصورة المجازية هنا في مضمونها غير عضوية وتُعبَّر عن تكامل وترابط ولكنه ترابط البناء غير العضوى الذي تتخلله الثغرات (غامًا مثل أصابع اليد المتشابكة).

ويمكن أن نضرب عشرات الأمثلة الأخرى من القرآن والسنة (والتراث الدينى وغير الدينى) على فكرة الترابط غير العضوى الفضفاض. فمثلاً مفهوم النفس المطمئنة هو مفهوم فضفاض تمامًا، فهي ليست النفس الذرية الآلية ذات البُّعد الواحد المغتربة التي تحتفظ بحدودها وانغلاقهاء ولاهي النفس الرومانسية ذات البُعد الواحد التي تلتحم عضويًا بالآخر، وإنما هي نفس مركبة الأبصاد تكتسب المقدرة على الإبداع والبقاء (الطمأنية) من خلال التوكل على الله دون الاتحاد به، ومن خلال التعاون مم الآخرين دون الالتحام الكامل بهم أو الانفصال الكامل عنهم ؛ فهي تظل في حالة اتصال وانفصال، تَواصلُ واستقلال. وأعتقد أن النموذج الأكبر (غوذج النماذج إن صح التعبير) هو المفهوم الإسلامي لله وعلاقة الإنسان به؛ فالله ليس كمثله شيء ولكنه قريب يجيب دعوة الداعي (دون أن يحل فيه)، وهو مفارق تمامًا للكون (للطبيعة والتاريخ) متسام عليهما ولكنه لا يتركهما دون عدل أو رحمة، فهو أقرب إلينا من حيل الوريد (دون أن يجرى في عروقنا). فتمة مسافة تفصل بين الإله والإنسان والطبيعة، تمامًا مثل تلك التي تفصل بين الإنسان والطبيعة. وهذه المسافة حيز إنساني يتحرك الإنسان فيه بقدر كبير من الحرية، فهي ضمان استقلال الإنسان عن الإرادة الإلهية بحيث يصبح الإنسان حراً ومسئولًا من الناحية الأخلافية، ويصبح له من ثَمَّ هُوية مركَّبة محدَّدة، ويصبح التاريخ الإنساني مجال حريته واختباره (ومن هناً مركزية مفهوم اخاتم المرسلين) بوصفه إعلانا من الله عز وجل بأن التاريخ، بعد اكتمال الوحي، هو رقعة الحرية). ولكن المسافة ليست هوة تعنى أن الإله قد هجر الإنسان وتركه في عالم الفوضى والصدفة، فالله قد أرسل له وحيًا في نص مقدَّس مكتوب، وهو قد كرَّم الإنسان واستخلفه، ولذا فإن الإنسان يحمل رسالة الإله في الأرض ويحمل الشرارة الإلهية داخله.

و لإلقاه مزيد من الضوء على نموذج التكامل الفضفاض غير العضوى، سنعقد مقارنة بينه وبين نموذج التلاحم العضوى من منظور إمكانية التشغيل والتطبيق:

ا- يمكن القول إن نموذج التلاحم العضوى شعرة حقيقية لمنظومة الحداثة الغربية المبنية على القطيعة المعرفية والفعلية مع الماضى، والبدء من الواقع المادى المباشر ومحاولة السيطرة على عناصره. إن التغيير يعنى رفض الماضى والبدء من نقطة الصفر الافتراضية، أما نموذج التكامل الفضفاض غير العضوى فهو نموذج يحاول أن ينسلخ عن الحداثة الغربية ليستلهم التراث ويولد منه حداثة جديدة ونظمًا في الإدارة وتحريك الكتلة البشرية بأسرها. وهذا أمر متوقع تمامًا، فالنموذج الانتفاضى نموذج استرجاعى: أن تصبح إسرائيل فلسطين مرة أخرى وأن تُزال آثار العدوان الاستعمارى الغربى المسهيونى الذي نمح في مواجهتنا بآلاته الحديثة وقسم ظهرنا. فلابد إذن من المستدراجة إلى أرضنا حيث يمكننا أن نحاوره حسب قواعدنا ونستلهم تراثنا. ولذا،

فإن الانتفاضة كانت شكلاً من أشكال «العودة عن الحداثة» demodernization، وبعث أشكال تقليدية من التكامل الاجتماعي والإنتاج (الأسرة وحدة أساسية الزراعة التقليدية المحبز الريفي العودة لشجرة الزيتون مصدرا للحياة والرموز) ليزداد التكامل غير العضوى في المجتمع.

ونحن نذهب إلى أن الحجر في حالة الانتفاضة ليس مجرد سلاح استخدمه المتنفسون بكفاءة عالية، وإغا هو بلورة كاملة لنموذج التكامل الفضفاض غير العضوى. فاستخدام المحجر بكفاءة توصل لها الإنسان منذ أن بدأ التاريخ البشرى. والحجر موجود بكثرة داخل معجمنا الحضارى، فهو إحدى المفردات الأساسية في التراث العربي الإسلامي، فالحصان يُشبّه في معلقة امرئ القيس بأنه الحجلمود صخر حطه السيل من عل. ونحن نعرف كذلك سورة الفيل حيث نجد ﴿ فَيْرا أَبْالِل ﴾ ترمى الغزاة ﴿ بعجارة مِن سجّل ﴾ وعقوبة الزني هي الرجم . ويستعيد المسلمون بالله من الشيطان الرجيم ، ويقضون حياتهم يحلمون بإقامة شعائر الحج ، ومن أهمها رجم إبليس وتحية الحجر الأسود (وربحا تقبيله). وتقف الكعبة نفسها حجراً ضخمًا مكعب الشكل يشير \_ما لا نهاية \_إلى الإمكانات والوعود والجنة ، ويزخر شعر المقاومة الفلسطينية قبل الانتفاضة وبعدها بإشارات لا تُعدً ولا تحصى للأرض والجبال والحجارة .

وثمة سمات مشتركة أخرى بين نموذج الانتفاضة ، نموذج التكامل الفضفاض غير العضوى، والنماذج الإدراكية السائدة في المجتمعات التقليدية . فعلى سبيل المثال، لجأت الانتفاضة ، التي تحاول أن تحرك الكتلة البشرية بأسرها ، إلى البحث عن رقعة الإجماع الشعبي بين الفلسطينيين (الثوابت الإنسانية) مثل التمسك بالأرض والدفاع عن حق تقرير المصير ، ولم تشغل بالها بالأطروحات الثورية النقية الدقيقة .

٧- وغوذج التلاحم العضوى (وهو غوذج أساسى فى الحضارة الغربية) يدور فى إطار القانون العام المجرد العالمى. وقد توصلت النظرية الثورية الماركسية فى حالمنا العربى إلى أنه لابد من ظهور وعى بروليتارى متبلور. وحيث إن الوعى البروليتارى ناجم عن ظروف مادية موضوعية (تركّز العمال فى المدن - تفاقم الصراع مع البورجوازية. . . . إلخ)، فلابد من الانتظار لحين ظهور هذه الظروف الموضوعية ، وهى ستظهر حتماً من خلال التطور الطبيعى! وهكذا دخلنا فى دائرة مفرغة. وتضخم الحديث عن الثورة وطرق إشعالها ، وظل الواقع من حولنا مجدباً عقيماً يشهد بتعاستنا الفكرية ويؤسنا العملى والنظرى!

أما غوذج التكامل غير العضوى فإنه لا يفقد نفسه في القانون العام، فهو يشبه المجتمعات التقليدية ذات الهوية الواضحة التي لا تفقد ذاتها في حضارة عالمية وهمية، ولذا فهو ينظر من حوله ويدرك أبعاد وجوده ويستلهمه. ولذا اهتدى المتفضون إلى الحجر: سلاح متوافر في كل مكان، لا يُستورد من الخارج، ولا يمكن نَزَعه أو مصادرته، سلاح طبيعي يستطيم كل إنسان استخدامه، فهو تعبير عن الإجماع الشعبي.

٣- لموذج التكامل الفضفاض غير العضوى مبنى على التدوير وإعادة استخدام المواد (بالإنجليزية: ريسيكلينج (recycling)، وهو في هذا يشبه المجتمعات التقليدية، على عكس الحضارة الحديثة المبنية على فكرة التخلص من الفوارغ) disposable، وهذا يعود إلى ولاء الحضارة الحديثة لفكرة السرعة وتنظيم الحركة واستهلاك الطاقة). ويتميَّر الحجر بإمكانية استخدامة عدة مرات وربما إلى ما لا نهاية.

وهناك أمثلة كثيرة على عملية التدوير. فعلى سبيل المثال، حينما كان بعض الشباب العادى يدخل السبجن، كان يتم تحويلهم إلى كوادر انتغاضية واعية، وهو ما حولًا السبحون إلى أكاديميات لتخريج الثوار. ويقوم المتفضون بتنظيم إضرابات داخل السجن لتزيد من التراحم، وحينما يخرج السجون فإنه يعود بعلاً إلى الحي، نموذجاً انتفاضياً جديداً، ينظر له الأطفال والشباب والكهول بوصفه قدوة حسنة! وهكذا يتحولُ غيابه السابق في السجن إلى حضور ثرى ينير العقول والقلوب (يقال إن معظم العناصر القيادية من خريجي هذه الأكاديميات). والمساجين لا يختلفون هنا عن الشهداء، إذ حينما يسقط أحد المتفضين شهيداً فهو يتحول إلى رصيد مضاف، ويؤخذ الجثمان لتقام الصلاة عليه، ويذلك يتحول استشهاده إلى وسيلة من وسائل زيادة التماسك. فالشهيد هنا ليس طاقة مديدة وإنما طاقة جديدة تظل تسرى في جسد الجماعة. كما أن الكفاح بالحجر يعني أن بوسع المتفض أن يستخدم الحجر ويفر في الطرق الضيقة فيضمن لنف الاستعرار والبقاء في دورة الكفاح اليومي.

٤- ينبنى نموذج التلاحم العضوى (شأنه شأن نموذج الحداثة المادية الغربية) على النمو المستمر والمتصاعد وتعظيم مراكمة الطاقة واستهلاكها وتبديدها، بل تبديد المادة نفسها أحيانًا حتى يصل النموذج إلى الغروة، وهى نقطة الاشتعال (نهاية التاريخ). فهذا النموذج يذهب إلى أن تراكم الظروف الموضوعية وتصاعد التناقضات واحتدامها، صولد حتمًا وعيًا ثوريًا، وأن هذا سيؤدى بدوره إلى اندلام الثورة.

أما نموذج التكامل الفضفاض (غير العضوى) فإنه يحتاج إلى قَدْر من الطاقة، ولكنه لا

يتجه نحو تعظيم مراكمتها واستهلاكها، وإنما يركز على استخدامها مع الحفاظ عليها وعلى مصادرها (كما هو الحال في المجتمعات التقليدية). وهو نموذج يفضل التوازن على الصراع، ولذا فهو يجمع بين الطاقة الإنسانية (التقاط الحجر وإلقاؤه) والطاقة الطبيعية (الحجر نفسه).

ولأن النموذج الانتفاضى لا يتجه نحو النمو المستمر، فهو لا يحاول أن يصل إلى الفروة، ولذا فهو يتوهج أحيانًا ويخبو أحيانًا أخرى. ولكنه لا ينطفى أبداً ولا يشتعل أبداً. ويتضح فيما نسميه التصعيد الأفقى، أى ابتداع أشكال جديدة من النضال هى استمرار للأشكال القائمة وربما تحسين لها ولكنها ليست تصعيدًا كميًا لها. والتصعيد الأفقى يأخذ شكل زيادة الخبرة عند الجماعة البشرية الفلسطينية المتفضة التى تعادل النمو في قوة البطش لدى العدو وفي مقدرته على محاربة الانتفاضة دون أن يشكل ذلك تزايدًا في الحرارة ودون الإخلال بالإستراتيجية العامة للانتفاضة ؟ أن تستمر في رفض العدو بشكل نشط وفي إرسال الرسائل له: إننا كنا وما زلنا وسنكون.

وقد درَّب أهل الضفة والقطاع أنفسهم تماماً حتى أصبح بوسعهم أن ينجزوا في ساعتين أو ثلاث ما لا يستطيع غيرهم إنجازه إلا في يومين أو ثلاثة ، وهذا يتطلب تدريب كل أفراد الجماعة على الحركة المنسقة وعلى توزيع الأدوار والوظائف توزيعاً دقيقاً .

ومن الأمثلة الأخرى على التصعيد الأفقى أن المتفضين لاحظوا أن جنود العدو كانوا يتعرفون على راشقى الحجارة عن طريق التراب العالق بأيديهم. فقام المتفضون بتجنيد الأطفال الصغار ليحملوا فوطة مبللة ينظف بها راشق الحجارة يده بعد فراغه من فعله المطولي.

واستخدام الوزنة الحديدية بدلاً من الحجر هو مثل ثالث على التصعيد الأفقى. والوزنة بالنسبة للحجر كالمدفعية الثقيلة بالنسبة للبندقية ، فاستخدامها شكل من أشكال التصعيد ولا شك، ولكن الوزنة مع هذا تظل تنويعاً على الحجر.

٥-يتطلب غوذج التلاحم العضوى حدًا أقصى من التنظيم والترشيد الكامل في إطار
 القانون العام والتطبيق الصارم له. فيتم التنسيق الكامل بين الأجزاء للختلفة. ولذا، لابد
 أن تكون كل العناصر متجانسة، ولابد أن تذعن للقانون العام والسلطة المركزية وتتسم
 بالخضوع للأطروحات الثورية العلمية الدقيقة.

أما في حالة غوذج التكامل الفضفاض غير العضوى، فإن الترشيد الكامل لا يكون

ضرورياً ، بل قد يكون على العكس ضاراً ، إذ إن الترشيد يعنى تطبيق قانون واحد على الجميع ، أو مجموعة من القواعد المختلفة يتظلمها قانون واحد ، وهذا بتعارض مع تنوع المجزاء وتفاوت السرعات . ونموذج النكامل غير العضوى قد لا يعمل بنفس المستوى من الكفاءة ، ولا على نفس القدر من السرعة التى يعمل بها نموذج التكامل العضوى ، ولكنه قادر على أن يعمل بسرعات متفاوتة فى الوقت نفسه بسبب عدم وجود تنسيق صارم بين الاجزاء المختلفة (إذ يحتفظ كلِّ بشخصيته إلى حدِّ ما) . وهو بسبب مساميته وليونته يتمتع بإمكانية الحركة إلى الأمام أو إلى الحلف أو إلى اليمين أو إلى اليسار . بل يمكن أن تتحرك بعض أجزائه الأخرى إلى الحلف ، (حسب الظروف) . ويمكن أن تتحرك بعض أجزائه الأجزاء الأخرى ، ولذا فإن مقدرته على تعبئة الجماهير ، برغم عدم تجانسها ، عالية .

وقد تركت الانتفاضة ، بسبب عدم التزامها بقانون مجرد واحد، مجالاً واسعاً للإبداع الشخصى وحولت الارتجال إلى شكل مهم من أشكال النضال الإبداعى الذي يمكن استعابه داخل التخطيط المركزى الفضفاض. والواقع أن النضال بالحجر لا يتطلب درجة عالية من الترشيد ومن ثمَّ فإنه لا توجد ضرورة للورات توعية أو حلقات تدريب ولا درجات عالية من التثوير والتسييس.

٦- وسبب تماسكه العضوى وصلابته وافتفاده إلى المسامية والفضفاضية ، فإن نموذج التلاحم العضوى قادر على الحركة فى ظروف مثالية وحسب ، وفى اتجاه واحد وحسب (دانمًا إلى الأمام). ولكته ، بسبب هذا ، غير قادر على التوقف، وهو فى الوقت نفسه مهدد بالتوقف الكامل إن لم تتوافر له الظروف المشالية ، أى ظروف التحكم الكامل والتجانس الكامل والترشيد الكامل .

وقد لا يتسم نموذج التكامل الفضفاض غير العضوى بمقدرته على الحركة السريعة والدائبة والمستمرة ولكنه يعوض هذا بمقدرته على التحكم في الإيفاع العام وفي توظيفه بما يعتى مع المنحن الخاص لواقعه. وقد أدرك المنتفضون طبيعة واقعهم، وهو أنهم يعيشون غمت وطأة نظام عسكرى شرس له ادعاءات ديمقراطية تتمتع بتأييد الحكرمات والصحافة الغربية، ولذا فإن المنتفضين كانوا (وما زالوا) يقومون بمضايقة العدو وإلحاق الألم والأذى به. ولكن الحجر ليس قاتلاً، وقد فوت هذا على عدوهم فرصة استخدام آلته العسكرية إلا بحذر شديد (محصوصا في وجود وسائل الإعلام). ويمكن القول إن النموذج الانتفاضي يقف بين النموذج الفيتنامي (القتال المسلح) والنموذج الغاندي (العصيان

المدنى السسلمى)، ومسع هسلًا فإن بوسع النموذج الانتفاضى أن يتحرك فى نطاقهما إن كزم الأمر.

٧- يتسم نموذج التكامل العضوى بالنتائية الصلبة ، فالمركز قوى أما الأطراف فضعيفة ، ولذا فإن التنظيم يتسم بالهرمية الصلبة ؛ نخبة طليعية مسلحة بالنظرية الثورية تتستع بوعى ثورى عال ، وجماهير تابعة ينظمها الحزب الثورى (طليعة الطبقة العاملة ا) ويقودها إلى أرض الميماد . أما في حالة نموذج التكامل غير العضوى (الانتفاضة) ، فإن المركز لا يكون بالضرورة أقوى من الأطراف ، ولذا يكون التنظيم شبه هرمى ، قمته ليست مديبة ولا حادة ، والقيادة لا قسك كل الأمور بيدها ولا تسبق الجماهير وإنما تسير في وسطها جنبًا إلى جنب ، كما هو الحال في المجتمعات التقليدية التي لا تعطى أهمية مطلقة للنخبة أو الدولة أو العقائد إذ تتم الإدارة من خلال عدد هائل من الموسسات الأهلية والوسيطة (الأسرة علاقات القرابة الأوقاف . . . إلخ) ، ومن خلال النصح والإرشاد وقدر من الإجماع . وإن حدث شيء المركز فلن يؤثر الأمر خيرًا في الأطراف ، شأنها شأن كل كثيرًا في الأطراف ، شأنها شأن كل الأجزاء ، لها شخصيتها المستقلة ، أما وتيرة حركتها فينظمها المركز ولكنها مستقلة عنه ولها تموجاتها المختلفة ومنحنياتها المخاصة .

وهذا التماسك بين أفراد الجماعة يمكنها من الاستمرار في الأداء دون توجيه يومي من القيادة ودون رقابة حزبية صارمة (دون انضباط حزبي كما يكال في الخطاب الثوري) وهذه هي طريقة التنظيم في الانتفاضة ، فالنضال بالحجر لا يتطلب عملية تنظيم مركزية أو قيادة قوية ، فبرغم وجود القيادة المركزية فإن الأطراف ظلت قوية .

انطلاقًا من نزعتهم الترائية، اهتم المنتفضون أيما اهتمام بالأغانى الشعبية والتراث الشعبى في نضالهم واحتجاجهم، ولكن إبداعهم التراثى وصل إلى ذروته وعبَّر النموذج الانتفاضى، غوذج التكامل العضوى، عن نفسه خير تعبير فيما صميته احيلة البطيخة، فمن المعروف أن قوات الاحتلال الصهيوني كانت تُحرَّم على الفلسطينيين أن يرفعوا العلم الفلسطينيون عند مرور القوات الصهيونية، بقطع بطيخة إلى نصفين ثم يرفعون أحد النصفين يقومون عند مرور القوات الصهيونية، بقطع بطيخة إلى نصفين ثم يرفعون أحد النصفين -وكل لبيب بالإشارة يفهم. فألوان البطيخة المقطوعة حمراء وقشرتها حضراء ويبضاء وبذورها سوداء، وهي ألوان العلم الفلسطيني. ولعل عملية قطع البطيخة نفسها تذكر وبذورها سوداء، وهي ألوان العلم الفلسطيني. ولعل عملية قطع البطيخة نفسها تذكر

مجرد رفع العلم المجرد. وهو سلاح مبتكر تمامًا يوجد عند الفكهاني في أي وقت، وليس يامكان العدو مصادرته، وإن فعل يصبح أضحوكة أمام العالم. وهو سلاح اقتصادى تمامًا يمكن تدويره (بالإنجليزية: ريسبكلينج (recycling)! يستطيع المجاهد أن يأكله بعد أن يناضل به. ويستطيع الجميع استخدام سلاح البطيخة من سن السابعة إلى سن السابعة والسبعين (!!). وهو أيضًا سلاح يستفز العدو دون أن يعطيه فرصة للبطش. وهو في نهاية الأمر تعبير عن الهوية: حلبة الصراع الحقيقية. والبطيخ سلاح شعبي ماثة في الماثة، ولا أعتقد أن من يأكل الهامبورجر كثيرًا ويسمع الديكو طويلاً قادر على أن يستخدم البطيخة عَلَمًا لفلسطين، أو الأغنية نظرية ثورية، أو الحجر سلاحا.

ومن أكبر علامات الإبداع الانتفاضى أنه، مع تغيَّر الظروف، تغيَّر أسلوب الانتفاضة ومنهجها. فانتفاضة الأقصى والاستقلال لجأت لأشكال جديدة من الجهاد ومن النصعيد بسبب توافر أرض محررة يمكن للمجاهدين أن يفروا إليها وأن يصوغوا أشكالاً جديدة من السلاح مثل قسام ٢ ، بل إننى أذهب إلى حد القول بأن انتفاضة الأقصى تجاوزت النموذج الانتفاضى وأصبحت حرب تحرير لا يمكن دراستها إلا داخل هذا النمط، أى أننا في حاجة إلى غوذج جديد لتفسيرها.

ويمكن أن نختتم هذا الجزء بتلخيص ما قمنا به: لقد استخدمنا فموذجًا مركبًا بدأ بتحديد البُعد المعرفي (رؤية الكون) عند الطرفين المتصارعين (المستوطنين الصهاينة والمؤاطنين الفلسطينيين)، طرف يصدر عن رؤية مادية اختزالية والآخر يصدر عن رؤية مركبة تستلهم الماضى دون أن تتجاهل الحاضر، وتؤمن بالإله وبمقدرة الإنسان على التجاوز دون أن تتره في السحاب. وبعد ذلك، رصدنا جوانب أخرى من هذا النموذج المركب وبينًا تبدياته في أحداث الانتفاضة وتفاصيلها اليومية للختلفة وفي الأنماط العامة المتكررة فها.

# ملحق (٢) بعض الصطلحات الهمة

#### الحلولية والتوحيد،

الإيمان بموجود متعال يتجاوز كلاً من الطبيعة/ المادة هو سمة المنظومات الإنسانية الهيومانية (وهو الإنسان في المنظومات الهيومانية ، وهو الإله في المنظومات الترحيدية) ، وهو مركز الكون (مركز غير مادي ، يتجاوز المادة ولا يحل فيها أو يتوحد معها) . أما المنظومات الحلولية فتقوم على أن مركز الكون ليس مفارقًا له ، بل حال فيه ، إما في الطبيعة وإما في الإنسان أو الطبيعة وإما في الإنسان أو الطبيعة وأمن المناسان أو الطبيعة وضحتها الإنسان .

# الحلولية الكمونية،

ومن هنا حديث عن الحلولية الكمونية، وهو المذهب القائل بأن كل ما في الكون (الإله والإنسان والطبيعة) مكون من جوهر واحد. ومن ثمّ، ينكر هذا المذهب وجود الحيز الإنساني المستقل، كما ينكر إمكانية الحرية والتجاوز (وهو يصل إلى الذروة في وحدة الوجود). ومذهب الحلول والكمون مذهب أحادى اختزالي، فهو يختزل الإنسان ويساويه بالكاننات الطبيعية.

# الواحدية الكونية،

حيثما يحل الإله فى الطبيعة والإنسان، يصبح الكون جوهرًا واحدًا، وهلا ما يسمَّى «الواحدية الكونية»، حين يصبح الإنسان والإله جزءًا من دورات الطبيعة والكون لا يتجاوزانها، وحينما يُستبعد الإله تمامًا تظهر الواحدية المادية.

#### الثنائية الفضفاضة،

الثنائية الأساسية (في النظم التوحيدية) هي ثنائية الخالق (المنزَّه عن الإنسان والطبيعة والتاريخ) والمخلوق. وهي ثنائية فضفاضة تكاملية إذ إن الإله مفارق للعالم إلا إنه لم يهجره ولم يتركه وشأنه. ويتج عن هذه الثنائية ظهور ثنائيات تكاملية عقة من أهمها ثنائية الإنسان والطبيعة، والتي تفترض انفصال الإنسان عن الطبيعة وأسبقيته عليها واستحالة رده إليها وتفسيره في إطارها لأن الإله خلقه وكرَّمه واستخلفه في الأرض. ولكنها لا تعنى أن الإنسان هو مركز الكون، فقد وصع في مركز الكون وحسب، ولا تعنى أيضاً أنه مالك الطبيعة فهو خليفة فيها من قبل خالقها (أي أن ثمة حيزًا طبيعيًا مستقلاً عن الإنسان وإن كان من حق الإنسان أن يتحرك فيه بحرية ومسؤلية).

و «التنائية الفضفاضة» غير «الاثنية» أو «الازدواجية» أو «التنائية الصلبة». ففى «التنائية الصلبة». ففى «التنائية الفضفاضة» ثمة عنصران قد يكونان متكافئين أو غير متكافئين ولكنهما مع هذا يتفاعلان ويتدافعان. أما في الاثنية، فإن هناك عنصرين مختلفين تمام الاختلاف، ولذا فإنهمما يدخلان في صراع أزلى. وقد يكونان عنصرين متسعادلين تمام التعادل فلا يتصارعان، وفي كلنا الحالين لا يُوجَد تفاعُل أو تكامُل.

# الرؤية العضوية،

النظم الحلولية الكمونية التى تذهب إلى أن العالم يحوى داخله المبدأ الواحد (مصدر تماسكه وحركشه وغوه) تلغى أى ثنائيات وأى تركيب. والحلول الكامل يعنى أيضًا التماسك العضوى الكامل، ومن هنا تكارَّم الرؤية الحلولية والرؤية العضوية.

# العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة،

من المسطلحات التى ترد فى هذه الدراسة مصطلحا «العلمانية الجزئية» و«العلمانية المسلمانية الجزئية» هى رؤية جزئية للواقع تنطبق على عالم السياسة وربما على عالم الاقتصاد، وهو ما يُعبِّر عنه بفصل الكنيسة عن الدولة. والكنيسة هنا تعنى «المؤسسات الكهنوتية»، أما اللولة فهى تعنى «مؤسسات الدولة المختلفة». ويُوسِّ البعض هذا التعريف ليعنى فصل الدين (والدين وحده) عن الدولة بمنى الحياة العامة فى بعض نواحيها. ويلاحظ أن العلمانية الجزئية تلزم الصمت تمامًا بشأن المرجعية الأخلاقية

والأبعاد الكلية والنهاثية للمجتمع ولسلوك الفرد في حياته الخاصة وفي كثير من جوانب حياته العامة .

كل هذا يعنى أن العلمانية الجزئية تترك حيزًا واسعًا للقيم الإنسانية والأخلاقية المطلقة، بل وللقيم الدينية مادام لا صلة لها بعالم السياسة (بالمعنى الضيق للكلمة)، أي أنها صيغة تعترف بقدر من الثنائية ويقدر من استقلال الإنسان عن قوانين المادة.

أما «العلمانية الشاملة» التي يمكن أن نسميها أيضًا «العلمانية الطبيعية/ المادية» فهي رؤية شاملة للكون بكل مستوياته ومجالاته، وهي لا تعبر عن انفصال الدين عن الدولة وعن بعض جوانب الحياة العامة وحسب وإنما عن انفصال كل القيم الدينية والأخلاقية والإنسانية عن كل جوانب الحياة العامة في بادئ الأمر ثم عن كل جوانب الحياة الخاصة في نهايته، إلى أن يتم نزع القداسة تمامًا عن العالم (الإنسان والطبيعة). والعلمانية الشاملة تشمل كلا من الحياة العامة والخاصة، والإجراءات والمرجعية (أي مجموعة المفاهيم الكلية والنهائية). والعالم، من منظور العلمانية الشاملة (شأنها في هذا شأن الحلولية الكمونية المادية)، مكتف بذاته وهو مرجعية ذاته، عالم متماسك بشكل عضوى لا تتخلله أي ثغرات ولا يعرف الانقطاع أو الثنائيات، خاضع لقوانين واحدة كامنة فيه لا تُفرُق بين الإنسان وغيره من الكاثنات، فهي تختزله تمامًا في القوانين الطبيعية/ المادية، فهو عالم يتسم بالواحدية المادية الصارمة. والمبدأ الواحد كامن (حالٌ) في العالم لا يتجاوزه ويُسمَّى الله الحركة عن القانون الطبيعي/ المادي)، الأمر الذي يعني سيادة الواحدية المادية، كما يعني أن كل الأمور (في نهاية الأمر وفي التحليل الأخير) مادية نسبية متساوية لا قداسة لها، وأنه يمكن معرفة العالم بأسره (الإنسان والطبيعة) من خلال الحواس الخمس. والعلمانية الشاملة بطبيعة الحال لا تؤمن بأى مطلقات أو كليات. ولعل المنظومة الداروينية الصراعية هي أقرب المنظومات اقترابًا من غوذج العلمانية الشاملة. ونحن نذهب إلى أن الرؤية العلمانية الشاملة (الداروينية الصراعية)، التي تحوّل العالم إلى مادة استعمالية يمكن توظيفها، هي ذاتها الإمبريالية، وأن نفس الرؤية أو النموذج الكامن وراء الواحدة كامن وراء الأخرى.

و العلمانية الشاملة، هى «الترشيد فى الإطار المادى»، أى إعادة صياغة الواقع المادى والعلمانية فى المادة بالشكل الذى والإنساني فى إطار غوذج الطبيعة/ المادة أو المبدأ الواحد الكامن فى المادة بالشكل الذى يُحقّق التقدّم المادى (وحسب) مع استبعاد كل الاعتبارات الدينية والأخلاقية والإنسانية، وكل العناصر الكيفية والمركبة والغامضة والمحفوفة بالأسرار، بشكل تدريجي ومتصاعد،

حتى يتحول الواقع إلى مادة استعمالية ويتحول الإنسان إلى كائن وظبفى أحادى البُعد. ومن تُمَّ يمكن توظيف أحادى البُعد. ومن تُمَّ يمكن توظيف (حوسلة) كل من الواقع المادى والإنساني بكفاءة حالية، إلى أن يتحقق حلم اليوتوبيا التكنولوجية التكنوقراطية (ونهاية التاريخ) حين يتم برمجة كل شىء والتحكم في كل شيء، بما في ذلك الإنسان نفسه، ظاهره وياطنه. ويؤدى النرشيد المادى إلى ضمور واختفاء الحيز الإنساني والإنكار الكامل للتجاوز، ومن ثَمَّ فهو شكل من أشكال العلمنة الشاملة والترشيد المادى إلى تحويل الطيعة والإنسان إلى وسيلة، أي حوسلتهما.

#### المنحنى الخاص للظاهرة،

يرد في هذه الدراسة مصطلح «المنحنى الخاص للظاهرة». ونحن نطرح فكرة المنحنى الحناص للظاهرة». ونحن نطرح فكرة المنحنى الحناص للظاهرة كمحاولة لتجاوز ثنائية الذات (المدركة) والموضوع (المدرك). ويفترض المصطلح وجود موضوع مستقل عن الذات، له جوأنب عدة متسقة بشكل معين تمنحة تفرقه وتجعله مستقلاً عن الكل (مستقلاً وليس منفصلاً قامًا). والعقل البشرى لا يمكنه رصد الموضوع بشكل كامل فوتوغرافي، لا بسبب محدوديته وحسب وإنما بسبب مقدرته الطاهرة نفسها.

لكن العقل البشرى قادر على إدراك الظواهر والتوصل إلى قدر معقول من المرفة بها يمكنه من العمرفة بها يمكنه من العمال معها. فالعقل البشرى، مسلحًا بحواسه وعواطفه وذكرياته، ينظر للظاهرة فيدرك بعض جوانبها بطريقة تنفق مع طريقة الآخرين في بعض جوانبها وتختلف عنهم في بعض الجوانب الآخرى. فكأن المنحنى الخاص للظاهرة ليس أمرًا موضوعيًا كامنًا فعلاً في الظاهرة، ولا هو نتيجة إبداع الذات المدركة أو قصورها، وإنما هو نتيجة تفاعل خلاق بين الذات المدركة أو تصورها، وإنما هو نتيجة تفاعل خلاق بين الذات المدعة والموضوع المركب.

# الجتمع التعاقدي والجتمع التراحميء

يرد أيضا مصطلحا «المجتمع التعاقدي» و«المجتمع التراحمي». والرؤية التعاقدية ترى المجتمع بحسبانه تركيباً بسيطاً تسم عناصره بالتجانس، أى مجتمعاً تعاقديا، العلاقات بين الأفراد فيه علاقات بسيطة غير متشابكة يمكن التعبير عنها من خلال عقد قانوني نصوصه واضحة. والرؤية الكلية للإنسان هنا تقوم على أنه كائن فرد بسيط ذو بُعد واحد، أى إنسان طيعى، ومن ثمَّ فإن الطيعة تسبق الإنسان.

أما الرؤية التراحمية فهى ترى المجتمع بحسبانه كيانًا مركبًا تتسم عناصره بالتجانس والتنوع ، أى مجتمعًا تراحميًا ، العلاقات بين الأفراد فيه علاقات مركبة متشابكة لا يمكن التعبير عنها من خلال عقد قانونى واضع. وينظر إلى الإنسان هنا على أنه كائن جماعى مركب متعدَّد الأبعاد، إنسان إنسان، ومن ثَمَّ فإن الإنسان يسبق الطبيعة . والله أعلم .

#### المؤلفء

الدكتور عبدالوهاب المسيرى مؤلف عربى معنى بالحضارة الغربية الحديثة وبشئون أعضاء الجسماعات اليهودية في العالم. وكدّ في دمنهور (البحيرة) عام ١٩٣٨، ويعمل أستاذًا غير متفرغ للأوب الإنجليزى والمقارن بجامعة عين شمس (كلية البنات). وقد حصل على عدة جوائز من بينها جائزة العويس للدراسات الإنسانية والمستقبلية لعام ٢٠٠٢. وله عدة دراسات في الصهيونية وتاريخ الحضارة والنقد الأدبى من أهمها:

- نهاية التاريخ (القاهرة، ١٩٧٢).
- \* موسوعة المفاهيم والمصطلحات الصهيونية: رؤية نقدية (الغاهرة، ١٩٧٥).
- الفردوس الأرضى: دراسات واتطباعات فى الحنضارة الأمريكية الحديثة (بيروت، ۱۹۷۹).
- الشعر الرومانتيكي الإنجليزي: النصوص الأساسية وبعض الدراسات النقدية (بيروت، ۱۹۷۹).
  - \* الأبديولوجية الصهيونية: دراسة حالة في عام اجتماع المعرفة (الكويت، ١٩٨٨).
- العُرس الفلسطيني: مختارات مزدوجة اللغة من شعر المقاومة الفلسطينية (واشنطن،
   ١٩٨٨).
- \* الانتفاضة الفلسطينية والأزمة الصهيبونية: دراسة في الإدراك والكراسة (القناهرة، ) . 199.
  - \* إشكالية النحيز: رؤية معرفية ودعوة للاجتهاد (القاهرة، ١٩٩٣) ٧ مجلدات.
- ♦ موسوعة اليهبود واليهودية والصبهبوئية: غوذج تضييرى جديد (القاهرة، ١٩٩٩) ٨
- نور والذئب الشهير بالمكار ـ سندريللا وزينب هانم خاتون ـ معركة كبيرة صفيرة ـ سر
   اختفاء الذئب الشهير بالمحتار ... إلخ (قصص للأطفال) (القاهرة، ۲۰۰۰).
  - ه العلمانية تحت للجهر (دمشق، ٢٠٠٠).
- حلتى الفكربة ـ فى البذور والجذور والثمر: سيرة غير ذاتية غيـر موضوعية (القاهرة،
   ٢٠٠١).

- \* الأكاذيب الصهيونية من بداية الاستيطان إلى انتفاضة الأقصى (القاهرة، ٢٠٠١).
- المسطينية كانت ولم تزل: الموضوعات الأساسية في شعر المقاومة الفلسطينية: ١٩٦٠ \_
   ١٩٨٢ (القاهرة، ٢٠٠١).
  - اللغة والمجاز بين التوحيد ووحدة الوجود (القاهرة، ٢٠٠٢).
  - \* الجماعات الوظيفة اليهودية: نموذج تفسيري جديد (القاهرة، ٢٠٠٢).
    - الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان (دمشق، ٢٠٠٢).
      - \* انهيار إسرائيل من الداخل (القاهرة، ٢٠٠٢).
    - \* مقدمة لدراسة الصراع العربي الإسرائيلي (دمشق، ٢٠٠٢).
      - الحداثة وما بعد الحداثة (دمشق، ۲۰۰۳).
- من الانتفاضة إلى حرب التحرير الفلسطينية: أثر الانتفاضة على الكيان الصهيوني (القاهرة، ۲۰۰۳).
- الموسوعة الموجزة: موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية في مجلدين (القاهرة،
   ٢٠٠٣).
- وله عشرات المقالات في الشعر الإنجليزي والأمريكي والحضارة الغربية الحديثة والصراع العربي الإسرائيلي.

#### فيسرس

| إهداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مقلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الفصل الأول: الجماعات الوظيفية: مقدمة نظرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الجماعات الوظيفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أسياب ظهور وتطور الجماعة الوظيفية١٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الجماعات الوظيفية: تعريف٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| بعض أهم الجماعات الوظيفية ٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أسباب وتاريخ تحوُّل الجماعات اليهودية إلى جماعات وظيفية٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أصول نموذج الجماعة الوظيفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كالفصل الثانى: الجماعات الوظيفية: دراسة تطبيقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أقنان ويهود البلاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الأرندا والشلاختا والإقطاع الغربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أعضاء الجماعات اليهودية بوصفهم مستوطنين ومرتزقة عبر التاريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| المماليك الماليةالمماليك المالية المماليك المالية المماليك المالية المماليك المالية الممالية ال |
| فشل الاستعماد الغربى فى تمويل أقباط مصرٍ إلى جعاعة وظيفية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الفصل الثالث: الماشيّح والمشيّحانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الفكر المشيَّحاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| أسباب ظهور المشيحانية٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| شبتای تسفی: دراسة حالة۷٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الفصل الرابع: الحسيدية والصهيونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الجذور الاقتصادية والحضارية للحركات الحسيشية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ماشيحانية دون ماشيحماشيحانية دون ماشيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| التساديك ۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الحسيدية واليهودية والصهيونية في العصر الحديث ١٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الفصل الخامس: معاداة السامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مصطلح "معاداة اليهودة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الجماعة الوظيفية والعداء لليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الإطار السياسي العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| 114         | العسمليات الفخرية والذهنيية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 141         | الصهاينة والعداء لليهودالصهاينة والعداء لليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | الفصل السادس: معاداة اليهود: تفكيك وتركيب ثلاث حالات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177         | الوقائع الثلاثالله المستعدد المست |
| ٠. ١٣٠      | اتهمة الدم في سياقها التاريخي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۳۲         | دريفوس والصراع بين الكنيسة والقوى العلمانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۳۵         | واقعة ليو فرانك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 18          | ين حشد الحقائق ومعرفة الحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | <br>الفصل السابع: العبقرية اليهودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 188         | العبقرية اليهودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 184         | بروز اليهود وتميزهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 100         | عبقرى ومجرم من أعضاه الجماعات اليهودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | الفصل الثامن: ماساداه: بين التاريخ المركب والأسطورة الاختزالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 104         | التاريخ والأسطورة الصهيونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 178         | فلانيوس كومبلكسفلانيوس كومبلكس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 179         | كتاب الجنرال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٠. ۲۷۲      | إلىعازر الجديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | الفصل الناسع: محاولة تفسير الإبادة النازية ليهود أوربا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۷۸         | السياق الحضاري الألماني للإبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 179         | السياق الحضاري الغربي للإبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 197         | السياق السياسي والاجتماعي الألماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Y•Y         | السياق السياسي والاجتماعي الألماني اليهودي للإبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | الفصل العاشر: حملات الفرنجة والجماعات اليهودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y11         | أسباب حملات الفرنجة أسباب حملات الفرنجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| * 1 V       | حملات الفرنجة والجماعات اليهودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | الفصل الحادى عشر: الماسونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| TTT         | تعريف الماسونية وأصولها التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۳•         | الماسونية الربويية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲ <b>۲۲</b> | الماسونية الإلحاديةالماسونية الإلحادية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>1</b> 77 | النفوذ الماسوني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| YT4         | الماسونية واليهودية وأعضاء الجماعات اليهودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| الفصل الثاني حشر : المتحف والذات القومية                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| للتحف والذات القوميَّة في الغرب                                                                |
| المتحف والذات القومية في العالم الشالث ٢٥٠                                                     |
| لتحف والذات القومية السمحة                                                                     |
| المتحف اليهودي أم متاحف الجماعات اليهودية (إشكالية وتاريخ) ٢٥٦                                 |
| متاحف الإبادة في الولايات المتحدة                                                              |
| لتاحف في الدولة الصهيونية                                                                      |
| ملحق (١) حول المنهج المادية الاختزالية والتفسيرية المركبة                                      |
| الإنســان والمادة                                                                              |
| موضوعية المادية المتلقية                                                                       |
| التبعية الإدراكية                                                                              |
| التفسيريةالتفسيرية على المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية المسترية |
| النماذج الإدراكية والتحليلية والمعرفية                                                         |
| صياغة النموذج وتشغيله                                                                          |
| النموذج الاخترالي والنموذج المركب٢٦٣                                                           |
| النماذجُ الاختزالية: سر شيوعها٢١٤                                                              |
| النماذَجَ الاختزالية والنماذج المركبة: طريقة صياغتها٢٦٦                                        |
| المؤشر بين النماذج الاختزالية والنماذج المركبة ٢٦٨                                             |
| ثلاثة نماذج أساسيّة: الحلولية ـ العلمانيّة الشاملة ـ الجماعة الوظيفية ٢٤٠                      |
| الانتفاضةً نموذجا للتكامل غير العضوى ٢٤٥                                                       |
| ملحق (٢) بعض المصطلحات المهمة                                                                  |
| الحلولية والتوحيد                                                                              |
| الحلولية الكمونية ٢٥٧                                                                          |
| الواحمدية الكونيمة                                                                             |
| الثنائية الفضفاضة                                                                              |
| الرؤية العنضوية                                                                                |
| العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة                                                           |
| المنحنى الخاص للظاهرة                                                                          |
| المجتمع التعاقدى والمجتمع التراحمى                                                             |
| *f.ft . = 1 +                                                                                  |

رقم الإيداع ٢٠٠٣/ ١٧٥٧٠ الترقيم الدولى 7 - 9944 - 09 - 971 I.S.B.N.

# مطابع الشروقب

منتدى اقرأ الثقافي

www.iqra.ahlamontada.com



# دفاع عن الإنسان

دراسات نظرية وتطبيقية فى النماذج المركبة

تتناول أبحاث هذا الكتاب إشكالية منهجية، وهى ضرورة استخدام النماذج المركبة لتفسير الفلواهر الإنسانية والابتعاد عن النماذج الاختزالية.

والنماذج المركبة هى النماذج التى لا تكتفى بعنصر واحد فى تفسير الظواهر، وإنما تأخذ فى الحسبان عناصر عدة، منها السياسى والاجتماعى والاقتصادى، بل والعناصر الحضارية والأبعاد المعرفية. ولأن النموذج التحليلي المركب متعدد الأبعاد والمستويات فإنه يمكنه الإحاطة بمعظم جوانب الظاهرة موضع الدراسة.

ويتضمن الكتاب تعريفاً بالنماذج المعرفية وعلاقة الإدراك بالواقع ومقارنة بين النماذج الاختزالية والنماذج المركبة، كما يتضمن جزءاً عن علاقة المؤشر بكل من هذه النماذج.

ويحاول الكتاب تطبيق المنهج التفسيرى من خلال نماذج مركبة على ظو اهر حضارية مختلفة ومتنوعة مثل الماسونية والرأسمالية ومعاداة السامية والإبادة النازية ليهود أوربا.



